
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Vernunft und Vernunftkritik im  

französischen Briefroman  

des ausgehenden 18. Jahrhunderts 

 

 

Dissertation 

 

 

 

Zur Erlangung des Grades  
der Doktorin der Philosophie (Dr. phil.) 

an der Fakultät für Geisteswissenschaften  
der Universität Hamburg 

 
 
 

vorgelegt von  

 

 

Gisela Kölln 

 

Hamburg, 2025 



 

 

 

Gutachter:      Prof. Dr. Marc Andreas Föcking 

      Prof. Dr. Silke Segler-Meßner 

 

 

 

 

Datum der Disputation:  20. Januar 2026  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

frei 

  



 

 

 

Inhaltsverzeichnis 

 

1. Einleitung           1 

 

2. Aspekte englischer Philosophen        6 

2.1. Thomas Hobbes, John Locke        6 

 

3. Thomas von Aquin: Natürliche Vernunft, göttliche Vernunft,    11 

gesellschaftliche Vernunft 

3.1. Summa theologiae         11 

3.2. Lumen fidei, lumen naturale         14 

3.3. Bonum commune         15 

 

4. Aspekte französischer Philosophen       18 

4.1. Voltaire:            18 

Dictionnaire philosophique portatif, 1764 

4.2. Jean-Jacques Rousseau         22 

4.2.1. Amour propre, amour de soi        22 

4.2.2. Conscience, instinct divin        26 

 

5. Immanuel Kant:          30 

5.1. Sapere aude          30 

5.2. Kopernikanische Wende        34 

 

6. Dictionnaires          37 

6.1. Pierre Bayle:           37 

Dictionnaire historique et critique, 1690 

6.2. Denis Diderot und Jean-Baptiste D’Alembert:      38 

Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et  

des métiers par une société des gens de lettres, 1751 

6.3. Louis de Jaucourt:          41 

Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et  

des métiers par une société des gens de lettres, 1751 



 

 

7. Ständeordnung des 18. Jahrhunderts mit ihren Bedingungen    43 

7.1. Libertinage          44 

 

8. Der Briefroman          49 

9. Deutungsvariationen des Namens Valmont      55 

 

 

10. Philippe-Louis Gérard:         57 

Le Comte de Valmont ou les Égarements de la Raison, 1774  

 

10.1. Aufbau der drei Bände         60 

10.2. Paratext: Paradise Lost        60 

10.3. Jansenisten versus Jesuiten        62 

10.4. Titelblatt          64 

10.5. Besonderheiten der tomes        66 

10.5.1. Die Illustrationen         68 

10.5.2. Die notes als roman édifiant       72 

10.5.3. Le grand œuvre         77 

10.5.4. Préface und Avertissement         80 

 

11. Die histoire, eine Bekehrung        83 

11.1. Reminiszenz an die Klassik        86 

11.2. Verirrungen durch Imagination       89 

11.3. Ordnung der Natur          91 

11.4. Regelung der Vernunft und Bekehrung      94 

11.5. Zusammenfassung          103 

 

 

12. Pierre-Ambroise Choderlos de Laclos:       106 

Les liaisons dangereuses, 1782 

 

12.1. Titel, Préface, Avertissement, Note de l’Éditeur, Paratext    108 

12.2. Intertextuelle Hinweise und Fußnoten      111 

12.3. Direkte Verweise auf Jean-Jacques Rousseau     112 



 

12.4. Die histoire, eine Intrige        113 

 

12.5. Masken           116 

12.5.1. Masken, Angst         116 

12.5.2. Schein -und Sein-Masken, Isolation      117 

12.5.3. Sprachmasken         119 

 

 

12.6. Raumstruktur          122 

12.6.1. Libertinage als Konstrukt        125 

12.6.2. Kommunikation auf Metaebene       128 

12.6.3. Spiegelungen          130 

12.6.4. Symmetrische und komplementäre Beziehungen der Libertins   134 

12.6.5. Krieg und Kampf als Regelwerk des Ausdrucks     138 

12.6.6. Reminiszenz an die Klassik        145 

12.6.7. Transgression         147 

12.6.8. Zusammenfassung         155 

 

 

13. Anhang           161 

13.1. Kurzfassungen der Ergebnisse       161 

13.2. Summary          163 

13.3. Literaturverzeichnis         166 

13.4. Eidesstattliche Versicherung        178 

 



1 
 

1. Einleitung  

 

Die ersten Anzeichen eines sich anbahnenden Wandels, der Staat, Kirche und Gesellschaft betraf, 

zeichneten sich bereits mit der Glorious Revolution 1688/1689 in England ab.  

In Frankreich zeigten sich die ersten Tendenzen nach der Aufhebung des Ediktes von Nantes im 

Oktober 16851, dem das Edikt von Fontainebleau folgte und worin die Religionsfreiheit eingeschränkt 

wurde. „Il est loin le temps d’un Louis XIV ignorant jusqu’aux rudiments du christianisme.“2 In 

der Folge sollte eine Gesellschaft gebildet werden. Es konkurrierten „Kräfte der Erneuerung 

[konkurrieren] mit denen des Bewahrens.“3 Das Ende des Absolutismus, der seine Existenz einer 

göttlichen Ordnung ableitete, nahte. „Als Repräsentant des göttlichen Willens will er in seinem 

Handeln weder an ständische Verpflichtungen (gegenüber dem Adel) noch an politische oder 

kirchliche Instanzen (die Ständeversammlung oder den Papst) gebunden sein.“4 Der Absolutismus 

ließ keine Eigenverantwortlichkeit zu, wodurch der Mensch zum Objekt und nicht zum Subjekt 

deklariert wurde. Es war eine Gesellschaft, die sich noch finden, sich organisieren musste, eine 

Gesellschaft im Werden.  

 

In der Aufklärung entstehen die naturrechtlich begründeten Ideen von Freiheit und Gleichheit 

des Menschen, von der Autonomie und Würde des Individuums und seinem Recht auf 

Selbstbestimmung. Entsprechend wird die Legitimität tradierter, als gottgewollt präsentierter 

Macht -und Hierarchieverhältnisse zunehmend brüchig. An die Stelle der auf das Jenseits 

gerichteten christlichen Heilslehre tritt die Auffassung vom diesseitigen Glück als oberstes Ziel 

des Menschen.5 

 

Das Werden einer neuen Gesellschaft erhält in Frankreich die Bezeichnung Les lumières, die 1671 

der Schriftsteller Charles Sorel (1602-1674) definiert mit: „Ce siècle est bien éclairé, car on n`y 

entend parler que de lumières.“6 „[…] der Plural deutet den Übergang zu den unterschiedlichen 

 
1 Hazard, Paul: La crise de la conscience européenne 1680 — 1715, Paris: Boivin et Cie, 1935, S. 83. 
2 Brucker, Nicolas: „Un roman social catholique au siècle des Lumières: Le Comte de Valmont de 
l’abbé Gérard”, In: Tremblay, Isabelle: Les Lumières catholiques et le roman français, Liverpool University Press, 2019, 
Oxford University Studies in the Enlightenment, 2020, S. 1-12. 
3 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2014, S. 197. 
4 Stenzel, Hartmut: „Die absolute Monarchie”, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische 
Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 137 und 138.  
5 Pabst, Esther Suzanne: „Vernunft und Öffentlichkeit, Revolution (1715-1804)”, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, 
Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 161. 
6 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, S. 197. 

https://de.wikipedia.org/wiki/1674


2 
 

konkreten Umsetzungen der Vernünftigkeit an.“7 Der österreichische Historiker Georg Cavallar 

greift die unterschiedlichen Umsetzungen auf: 

 

Die überwiegende Mehrzahl der Aufklärer wandten sich gegen religiösen Fanatismus und 

Intoleranz, dogmatische Haltungen […]. Das implizierte aber keine pauschale Ablehnung von 

Religion oder Christentum insgesamt. Die meisten Aufklärer bemühte sich um eine Reform des 

Religiösen. Sie versuchten, konfessionelle Differenzen mit Hilfe der Konzeption einer 

‚natürlichen Religion‘ oder ‚Vernunftreligion‘ zu überwinden.8 

 

Mit der Bezeichnung Les lumières wird auf die bereits bekannte Lichtmetaphorik zurückgegriffen, 

die ihren Ursprung in der Bibel hat und so lautet es beispielsweise in Jesaja 9, 2: „Le peuple qui 

marchait dans les ténèbres voit une grande lumière; sur ceux qui habitaient le pays de l'ombre de la 

mort une lumière resplendit,“ 9 sowie in der Bergpredigt, Matthäus 5,14, in der Jesus zu seinen 

Jüngern spricht: „Vous êtes la lumière du monde. Une ville située sur une montagne ne peut être 

cachée.“ 10 Jesus legt Verantwortung in den Menschen selbst und bestärkt ihn zu handeln.  

Das „lumière qui descend de son sommet“11 wird abgelöst. Es ist nunmehr das Licht der Vernunft, 

das über allem erstrahlen soll und wird somit der Bergpredigt entgegenstellt. Der französische 

Historiker Paul Hazard (1878- 1944) erklärt 1935 in seinem Werk La crise de la conscience européenne 

1680-1715: „C’en était fait; du nord venait la lumière. […] Ils vantaient leur philosophie, leur 

littérature, tout leur être. En ces années commence un mouvement dont les conséquences se font 

sentir jusqu’à nos jours.“12 Den Engländern attestierte Paul Hazard überdies die Freiheit des 

Denkens: „Mais bientôt, on devait concéder aux Anglais un privilège: celui de penser.“13  

Der Prozess der Aufklärung hat Konsequenzen bis zum heutigen Tag und ist somit nicht 

abgeschlossen. Durch ständiges Hinterfragen und Zweifeln wird er erneuert und perpetuiert sich 

dadurch selbst. „Aufklärung bezeichnet eine Epoche […], in der sich die Vernunft (Rationalität) 

ihr richtiger Gebrauch und vernunftbegründete Ordnungen als Maßstab menschlichen Strebens 

und wissenschaftlicher Forschung durchsetzten.“14 Georg Cavallar kommt zu dem Schluss: „Die 

 
7 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, S. 197. 
8 Cavallar, Georg: Gescheiterte Aufklärung?: Ein philosophischer Essay, Stuttgart: W. Kohlhammer GmbH, 2018, S. 22. 
9 Segond, Louis: La Sainte Bible, Bibel Übersetzung 1910, „[Louis Segonds] Übersetzung der Bibel, erst des Alten dann 
des Neuen Testaments, hat er im reiferen Alter vorgenommen. Die nach seinem Tod revidierte Fassung von 1910 war 
außerordentlich erfolgreich […]. Französische Schriftsteller des zwanzigsten Jahrhunderts zitieren die Bibel häufig 
nach dieser Version; auch in den verschiedenen französischen Zitatenwörterbüchern ist sie stark vertreten.“ Albrecht, 
Jörn; Plack, Iris: Europäische Übersetzungsgeschichte, Tübingen: Narr Francke Attempto Verlag, 2018, S. 104, S. 105.  
10 Segond, Louis: La Sainte Bible, Bibel Übersetzung 1910. 
11 Mortier, Roland: Le cœur et la raison: recueil d'études sur le dix-huitième siècle. Paris: Voltaire Foundation, 1990, S. 15. 
12 Hazard, Paul: La crise de la conscience européenne 1680 — 1715, S. 67. 
13 Hazard, Paul: La crise de la conscience européenne 1680 — 1715, S. 65. 
14 Schubert, Klaus; Klein, Martina: Das Politiklexikon, Bonn: Verlag J.H.W. Dietz Nachf. GmbH, 2018, S. 33. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Evangelium_nach_Matth%C3%A4us
https://de.wikipedia.org/wiki/1944


3 
 

europäische Aufklärung war in erster Linie ein Prozess der selbstreflexiven Erhellung von Verstand 

und Vernunft, eine Kritik an Vorurteilen, Aberglauben und Fanatismus mit einem offenen 

Ausgang.“15  

Im Sinne des verbreiteten Nützlichkeitsdenkens des 18. Jahrhunderts hatte die Religion im Geiste 

dieses Utilitarismus16 avant la lettre eine soziale und moralische Funktion.17 Die auf Jeremy Bentham 

zurückzuführenden Überlegungen hinsichtlich des Utilitarismus werden in seinem Werk An 

Introduction to the Principles of Morals and Legislation (1789): verdeutlicht:  

 

By utility is meant that property in any object, whereby it tends to produce benefit, advantage, 

pleasure, good, or happiness, (all this in the present case comes to the same thing) or (what comes 

again to the same thing) to prevent the happening of mischief, pain, evil, or unhappiness to the 

party whose interest is considered: if that party be the community in general, then the happiness 

of the community: if a particular individual, then the happiness of that individual.18 

 

„Mill glaubt […] an die freie Konkurrenz der Meinungen […]. Jede Meinung […] ist nicht nur 

erlaubt, sondern bringt die Menschheit insgesamt weiter, und sei es nur, weil die Gegner dieser 

Meinung gute Argumente finden müssen, sie zu widerlegen.“19 

Die Vielfalt von Unsicherheiten, sei es gesellschaftlich oder religiös, spiegelte vor allem der 

Briefroman im 18. Jahrhundert wider, der sich besonderer Beliebtheit erfreute.20 So erklärt es sich 

auch, dass neue Definitionen den Literaturbegriff erfassen und erweitern sollten. Voltaires 

Vorschlag für die Definition von Literatur, findet Ausdruck in der Akzeptanz der 

Unterschiedlichkeit. So lautet der Eintrag in seinem Dictionnaire philosophique, 1764: „[…] dont 

l’acception précise n’est déterminée que par les objets auxquels on les applique.“21 Es ist ein Werben 

für Toleranz und Vielfalt. „An Stelle der geordneten klassizistischen Formen der Renaissance tritt 

 
15 Cavallar, Georg: Gescheiterte Aufklärung?: Ein philosophischer Essay, S. 150. 
16 John Stuart Mill (Schüler von Bentham), der in seinem Werk Utilitarism, (1863), den Begriff ,Utilitarism’ endgültig 
durch eine qualitative Ergänzung (d.h. ausgehend von der Lust) zu Benthams Überlegungen verankerte. Vgl. Pesch, 
Volker: „John Stuart Mill” In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der Antike bis zur Gegenwart, 
Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006. S. 161 und 162; Vgl. Schubert, Klaus und Klein, Marina: Das Politik Lexikon, 
Bundeszentrale für politische Bildung, Bonn: Verlag J.H.W. Dietz Nachf. GmbH, S. 343 :„Utilitarismus bezeichnet 
eine […] einflussreiche philosophische Strömung, die menschliches Handeln nicht nach den Motiven, sondern danach 
beurteilt, welche Folgewirkungen es hat. Utilitaristische Handlungen sind solche, die das Gesamtwohl einer 
Gesellschaft erhöhen, d.h. für alle (oder zumindest viele) Menschen mehr Nutzen schaffen bzw. deren Glück mehren, 
zumindest in der Maxime vom ‚größtmöglichen Glück der größtmöglichen Zahl‘.“  
17 Cavallar, Georg: Gescheiterte Aufklärung?: Ein philosophischer Essay, S. 162. 
18 Bentham, Jeremy: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, New York: Dover Publications, Inc. Courier 
Corporation, 2012, S. 2. 
19 Pesch, Volker: „John Stuart Mill” In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der Antike bis zur 
Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006, S. 162 
20 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, Tübingen: Günter Narr Verlag, 1990, S. 4. 
21 Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, avec des notes et une notice historique sur la vie de Voltaire, Tome huitième. Paris: Furne, 
Libraire-Éditeur, 1836, S. 18. 



4 
 

eine Individualisierung des Denkens und Schreibens”22 ein. Dabei spiegeln Briefromane „als 

Prototypen […] die aufklärerische Tendenz zum Dialogischen und haben am Dramatischen wie 

Lyrischen teil.23 Monika Moravetz ergänzt in Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. 

Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses: „So tritt der 

Briefroman in diesem Jahrhundert einen Triumphzug an, der ihn über alle Grenzen Europas 

hinweg zu einer der führenden Gattungen aufsteigen lässt.“24 In Briefromanen wurden „negative 

Helden konstruiert, die in ihren Reden die wichtigsten Themen der Philosophie der Aufklärung 

nachäffen.“25 „Bei vielen Aufklärern hatte die Religion eine unterstützende Funktion.“26  

Inwieweit dies zutrifft, soll anhand der Figur des Valmont in den Briefromanen des Apologeten 

Philippe-Louis Gérard, (1731 -1813, genannt abbé Gérard) Le Comte de Valmont, ou les Égarements de 

la Raison (1774) und Pierre-Ambroise Choderlos de Laclos (1741-1803) Les liasons dangereuses (1782) 

nachvollzogen werden. Gerade der Name des Protagonisten von Gérard und Laclos‘ - Valmont – 

scheint namensrealistisch eine Art Kristallisationspunkt von Dunkelheit (val) und Licht (mont) zu 

kreieren, der mit der Problematik der Lichtmetaphorik der Aufklärung zwischen ‚lumière‘ und 

‚ombre‘ operiert und mit einer Ambivalenz belegt ist, die es zu überprüfen gilt. Im Folgenden wird 

deshalb die Figur Valmont in den Mittelpunkt der Arbeit gerückt, nicht aber ein konsequenter 

Vergleich der beiden Werke angestrebt, da diese jeweils eine individuelle, eine isolierte 

Vorgehensweise, erfordern.  

Zu Beginn der Arbeit richtet sich der Blick auf die englischen Philosophen Thomas Hobbes und 

John Locke, deren Aspekte gestreift werden, um dann auf das Werk Summa Theologiae von Thomas 

von Aquin einzugehen. Es folgt die Überleitung zu den französischen Philosophen Voltaire und 

Jean-Jacques Rousseau sowie auf den Königsberger Immanuel Kant, der den Abschluss markiert. 

Zuletzt werden Definitionen in den dictionnaires des 18. Jahrhunderts, die diesen Teil abrunden. 

Alsdann wird den sozial-gesellschaftlichen Gegebenheiten, der Libertinage als auch dem noch nicht 

etablierten Briefroman, des 18. Jahrhunderts nachgespürt.  

In einem weiteren Teil der Arbeit wird eingehend der Aufbau des Werkes von Gérard 

herausgearbeitet sowie der isolierten Betrachtung der Figur Valmont nachgespürt, worin deutlich 

wird, dass sich die Apologeten mit Themen der Aufklärung befassten. Schließlich wird die Figur 

 
22 Stenzel, Hartmut: „Renaissance: Literatur und Kultur im Zeichen der Antike” In: Hartwig, Susanne und Stenzel, 
Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 143. 
23 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, S. 218. 
24 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 4. 
25 Domenech, Jacques: „Kampf des Katholizismus gegen die Aufklärung”, In: Glaser, Horst Albert, Vajda, György M.: 
Die Wende von der Aufklärung zur Romantik 1760-1820, Amsterdam/Philadelphia (USA): Benjamins Publishing Company: 
2000, S. 222-223. 
26 Cavallar, Georg: Gescheiterte Aufklärung?: Ein philosophischer Essay, S. 162. 

https://www.amazon.de/-/en/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Gy%C3%B6rgy+M+Vajda&text=Gy%C3%B6rgy+M+Vajda&sort=relevancerank&search-alias=books-de


5 
 

Valmont in dem Werk von Laclos in den Mittelpunkt gerückt, wobei parallel dem Aufbau des 

Werkes Rechnung getragen wird. 

Die verschiedenen Sichtweisen der Vernunft, ihre Grenzen und das Verhältnis von Vernunft -in 

Verbindung mit Freiheit werden dabei herausgestellt. Bedeutsam sind dabei, welche Impulse 

notwendig sind, um Valmont (bei Gérard) zu beeinflussen. Vertieft wird die Frage, ob der 

Protagonist Valmont (bei Laclos), sich frei verhalten konnte oder umgekehrt, ob mit der Unfreiheit 

erst das Böse ermöglicht wurde, denn er kämpft einen ‚Krieg‘ mit sich selbst, da er seine 

Bedürfnisse unterdrücken muss. Relevant wird das Verstehen des eigenen Selbst, das Selbst-

Hinterfragen, der Stimme des Gewissens, was zu einer ‚inneren Anklage‘ führen kann, aber für die 

Figur selbst entlastend wirkt, weil dadurch ein Weg zum freiheitlichen Handeln ermöglicht wird.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

2. Aspekte englischer Philosophen 

 

2.1. Thomas Hobbes, John Locke 

 

Da im Rahmen dieser Arbeit lediglich eine Auswahl relevanter Untersuchungen von Philosophen 

getroffen werden kann, soll zunächst ein Überblick über die für diese Arbeit notwendigen 

Erhebungen von zwei englischen Philosophen gegeben werden.  

Bereits vor dem englischen Bürgerkrieg vertiefte Thomas Hobbes seine Überlegungen hinsichtlich 

der Beschaffenheit der menschlichen Natur in The Elements of Law (1640):  

 

And while we consider man in most passions, as of anger, ambition, covetousness, vain glory, and 

the like that tend to the excluding of natural equality, it is true; but without these passions, there 

is an easy rule to know upon a sudden, whether the action I be to do, be against the law of nature 

or not: and it is but this, That a man imagine himself in the place of the party with whom he hath to do and 

reciprocally him in his; which is no more but a changing (as it were) of the scales. For every man's 

passion weigheth heavy in his own scale, but not in the scale of his neighbour. And this rule is 

very well known and expressed by this old dictate. Quod tibi fieri non vis alteri ne feceris.  

These laws of nature the sum whereof consisteth in forbidding us to be our own judges, and our 

own carvers, and in commanding us to accommodate one another; in case they should be 

observed by some, and not by others, would make the observers but a prey to them that should 

neglect them; leaving the good both without defence against the wicked, and also with a charge, 

to assist them: which is against the scope of the said laws, that are made only for the protection 

and defence of them that keep them. Reason therefore, and the law of nature over and above all 

these particular laws doth dictate this law in general, That those particular laws, be so far observed as they 

subject us not to any incommodity that in our own judgments may arise by the neglect thereof in those towards whom 

we observe them; and consequently requireth no more but the desire and constant intention to 

endeavour and be ready to observe them, unless there because to the contrary in other men's 

refusal to observe them towards us. The force therefore of the law of nature is not in foro externo, 

till there be security for men to obey it; but is always in foro interno wherein the action of obedience 

being unsafe, the will and readiness to perform is taken for the performance. [sic]27 

 

Thomas Hobbes fordert einen Perspektivwechsel, gepaart mit einem konstanten Bemühen the desire 

and constant intention to endeavour and be ready to observe them, ein, sowie die Einhaltung der goldenen 

Regel Quod tibi fieri non vis alteri ne feceris. Jedoch sieht er in seinem Werk Elementa philosophica de cive 

(1642), das 1649 in einer französischen Übersetzung durch Samuel Sorbière unter dem Titel Elemens 

 
27 Baumgold, Deborah: Three Text Edition of Thomas Hobbes`s Political Theory The Elements of Law, De Cive and Leviathan, 
Cambridge University Press, St. Yves, UK: Clays 2017, S. 182. 



7 
 

philosophiques du citoyen. Traicté politique, où les fondemens de la societé civile sont decouverts par Thomas Hobbes 

et traduicts en françois par un de ses amis erschien28, den Naturzustand des Menschen eher pessimistisch, 

in einem Krieg gegen jeden: „Primo conditionem hominum extra societatem civilem quam 

conditionem appellare liceat statum naturae aliam non esse quam bellum omnium contra omnes“29 

Im Widmungsschreiben dieses Werkes, das an den Earl of Devonshire gerichtet ist, erläutert er 

seine pessimistische Wahrnehmung des Menschen: „Profecto utrumque verè dictum est: Homo 

homini Deus et Homo homini Lupus. “30 (Sicherlich ist beides wahr: Der Mensch ist ein Gott für 

den Menschen. Der Mensch ist ein Wolf für den Menschen.) Damit erklärt er eine ‚two-in-one-

Veranlagung‘, die im Menschen angelegt ist und er attestiert ihm zugleich eine Unzuverlässigkeit, 

eine Ambivalenz.  

Thomes Hobbes (1588 -1679) individuellen Erfahrungen im englischen Bürgerkrieg (1642-1649) 

brachten ihn zu Überlegungen, wie ein Staatswesen eingekleidet werden sollte. Er erläutert im 13. 

Kapitel seines Werkes Leviathan or the Matter, Forme and Power of a Commonwealth Ecclesiastical and Civill 

(1651) seine Überlegungen: 

 

So that in the nature of man, we find three principal causes of quarrel. First, Competition; 

Secondly, Diffidence; Thirdly, Glory. The first, maketh men invade for Gain; the second, for 

Safety; and the third, for Reputation. The first ufe Violence, to make themselves Masters of other 

mens persons, wives, children, and cattle; the second, to defend them; the third for trifles, as a 

word, a smile, a different opinion, and any other sign of undervalue, either direct in their Persons, 

or by reflection in their Kindred, their Friends, their Nation, their Profession, or their Name. 

[sic]31 

 

Thomas Hobbes unterscheidet im Leviathan zwischen den sogenannten Naturgesetzen, die von der 

Vernunft entdeckt werden und auf die sich die Individuen im Naturzustand einigen, und dem 

Naturrecht, das sich auf alle Dinge erstreckt und eins mit der Macht eines jeden Individuums ist.  

 

The right of nature, which Writers commonly call Jus Naturale, ist he Liberty each, man hath, to 

use his own power as he will himselfe, for the preservation of his own Nature; that is to say, of 

his own Life; and consequently, of doing any thing, which in his own Judgement, and Reason, hee 

shall conceive to be the aptest means thereunto.32 

 
28 Hegner, Maria: Die frühen Übersetzungen aus dem Englischen ins Französische Am Beispiel der Nordamerikaliteratur (1572-
1700), Beihefte zur Zeitschrift für romanische Philologie, Band 383, Berlin: Walter Gruyter, 2013, S. 426. 
29 Malcolm, Noel: Aspects of Hobbes, Oxford: Clarendon Press, 2002, S. 463. 
30 Hobbes, Thomas: Elementa philosophica de cive, Elzevier-Ausgabe: Amsterdam: 1657, S. 8. 
31 Hobbes, Thomas: Leviathan or the Matter, Forme and Power of a Commonwealth Ecclesiasticall and Civill, Floating Press, 
2009, S. 177. 
32 Hobbes, Thomas: Leviathan or the Matter, Forme and Power of a Commonwealth Ecclesiastical and Civill, S. 183. 



8 
 

Dadurch werden jedoch Einschränkungen der Art sichtbar, dass Thomas Hobbes „einen absolut 

ungesellschaftlichen Naturzustand fingiert und diesen Naturzustand gleichzeitig mit 

Bestimmungen charakterisiert.“33 Hobbes Naturgesetze sind nicht nur Gebote der Vernunft, 

sondern sind auch mit den göttlichen Vorschriften vergleichbar, der goldenen Regel, sodass sein 

Quod tibi fieri non vis alteri ne feceris eine Spiegelung in Matthäus 7,11 erfährt: Alles nun, was ihr wollt, 

dass euch die Leute tun sollen, das tut ihr ihnen auch.  

Ein grundlegendes Ereignis stellte für Thomas Hobbes die Glorious Revolution (1688) dar, die als 

Folge des Bürgerkriegs in England zu sehen ist. Seine Überlegungen richteten sich auf 

Vertragsgebilde, das staatliche und religiöse Konflikte sowie sozioökonomische Belange 

berücksichtigen sollte. Ziel seines Vertrages war die Regelung für einen dauerhaften Frieden. Hierin 

sollte der Einzelne auf seine Rechte verzichten, soweit er es des Friedens willen für notwendig hält 

und ein ‚Leviathan‘ soll auf die Einhaltung des Vertrages achten. Rudolf Speth erläutert Hobbes 

Theorie in Demokratie-Theorien Von der Antike bis zur Gegenwart: 

 

Hobbes Lösung führt aber zu einem Staatsabsolutismus […]. Die Selbstentmündigung der 

Individuen lässt keine demokratische Selbstbestimmung zu. […] Es ist ein 

Herrschaftsbegründungsvertrag und kein Herrschaftsbegrenzungsvertrag. Dieser taucht erst bei 

Locke auf […].34  

 

Thomas Hobbes und John Locke zählen zu den bekanntesten Vertretern des Empirismus, der sich 

dadurch auszeichnet, dass das Erkennen auf Erfahrung zurückgeführt wird, denn „im Gegensatz 

zum Rationalismus zeigt sich […], dass tatsachenhaltige Sätze niemals evident und auch nicht aus 

evidenten Sätzen ableitbar sind, sondern immer auf Erfahrung beruhen.“35  

John Locke (1632-1704) geht in seinem Werk Essay concerning Human Understanding (1690) davon 

aus, dass „alles Wissen letztendlich in der unmittelbaren sinnlichen Wahrnehmung begründet sei 

und von ihr abgeleitet werden müsse […]. Der menschliche Geist sei für ihn nicht mit angeborenen 

Ideen ausgestattet, die den Weg seiner Erkenntnis im Voraus festlegen, sondern anfänglich nur 

einer „tabula rasa“ eine leere Tafel, auf der einfache Vorstellungen eingeschrieben werden […].“36 

John Locke sieht die Wurzeln in der Erfahrung, die zur Erkenntnis führt. Seine Argumentation 

basiert auf ein Zusammenwirken innerer und äußerer Eindrücke zwecks Erlangung von 

Erkenntnis. Darüber hinaus geht John Locke von einem Naturzustand in Two Treatises on Government 

 
33 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 167. 
34 Speth, Rudolf: „Thomas Hobbes, Leviathan”, In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der 
Antike bis zur Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006, S. 97 und 98. 
35 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S.31. 
36 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 24. 



9 
 

aus, den er stärker als Thomas Hobbes definiert, da er den Menschen in einem Zustand von 

„perfect freedom“37 sieht. In §6 seiner Abhandlung geht er darauf ein:  

 

But though this be a state of liberty yet it is not a state of licence though man in that state have 

an uncontrolable liberty to dispose of his person or possessions yet he has not liberty to destroy 

himself or so much as any creature in his possession but where some nobler use than its bare 

preservation calls for it The state of nature has a law of nature to govern it which obliges every 

one and reason which is that law teaches all mankind who will but consult it that being all equal 

and independent no one ought to harm another in his life health liberty or possessions for men 

being all the workmanship of one omnipotent and infinitely wise Maker.38  

 

John Locke sinnt nach einer Regierungsform, die er mit law of nature in den Two Treatises on 

Government vorstellt, was schlichtweg die Menschenrechte zum Ausdruck bringt, (liberty, equal and 

independent, liberty or possessions) und parallel die Rechte des Königs mindert. Mit den Bill of Rights 

werden seine Überlegungen realisiert. Englische Muster griffen nunmehr auf den Kontinent über, 

sodass nicht nur französische Philosophen das neue Gedankengut diskutierten, sondern eine 

gesamte Gesellschaft sich reformieren sollte. Manfred Geier erklärt in Aufklärung das europäische 

Projekt die Folgen der Glorious Revolution von 1688/1689:  

 

Es bildete sich ein verändertes Staatswesen aus, das gekennzeichnet war durch einen Vertrag, der 

zwischen König und einem „einberufenen Konventionalparlament geschlossen wurde“. Durch 

die Declaration of the Rights of Parliaments meist zu Bill of Rights verkürzt, wurde das Verhältnis 

zwischen Krone und Parlament geregelt: England soll auch künftig eine Erbmonarchie bleiben. 

[…] Aufgehoben wird die Dispensionsgewalt des Königs, ohne Zustimmung des Parlaments 

Gesetze außer Kraft setzen zu können. Verbürgt werden freie Parlamentswahlen, die Freiheit der 

parlamentarischen Rede […] Bemerkenswert ist der Krönungseid […] (according tot he statutes in 

parliament agreed on). Durch gesetzlich auferlegte parlamentarische Schranken soll das absolute 

königliche Herrschaftsrecht von Gottes Gnaden gebrochen werden. Nicht Gott, sondern ein 

Vertrag zwischen freien Menschen begründet und regelt die Regierungsgewalt. England ist eine 

konstitutionelle Monarchie geworden.39 

 

Im Unterschied zu Hobbes soll ein Vertragswerk entstehen, dessen Vertragspartner an Gesetze 

gebunden sind. Ziel ist „die Theorie der konstitutionellen und gouvernemental-administrativen 

 
37 Locke, John: Two Treatises of Government, London: Baldwin, 1824, S. 131. 
38 Locke, John: Two Treatises of Government, S. 133. 
39 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, S. 43 u. 44. 



10 
 

Selbstorganisation der bürgerlichen Gesellschaft.“40 Beide strebten jedoch eine englische 

Verfassung mit dem Ziel der Freiheit an. 41 Es waren die ersten Schritte hin zu einer demokratischen 

Gesellschaft mit einer Gewaltenteilung, die in Frankreich von Montesquieu 1749 in De l’esprit des 

lois erst vollständig umgesetzt wurde. 

Nicht zuletzt durch Voltaires Aufenthalt in England, auf den in einem späteren Teil dieser Arbeit 

noch eingegangen wird, verbreitete sich englisches Gedankengut in Frankreich. Es war auch der 

Beginn der Aufklärung auf dem Festland. Manfred Geier bescheinigte die Ausdehnung auf den 

europäischen Kontinent: „Als europäisches Projekt begann die Aufklärung in England.“42 und Paul 

Hazard verweist ebenfalls auf den englischen Ursprung: „C’en était fait; du nord venait la lumière 

[…] ces Anglais arrivés au premier rang“43 Wolfgang Röd verweist auf die Beeinflussung: „Die 

französische Philosophie im Zeitalter der Aufklärung ist von der englischen Philosophie und 

Wissenschaft nachhaltig beeinflusst.“44 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
40 Speth, Rudolf: „John Locke”, In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der Antike bis zur 
Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006, S. 104. 
41 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 169 
42 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, S. 93. 
43 Hazard, Paul: La crise de la conscience européenne 1680-1715, S. 67. 
44 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 163. 



11 
 

3. Thomas von Aquin: Natürliche Vernunft, göttliche Vernunft, gesellschaftliche Vernunft  

 

3.1. Summa theologiae 

 

Thomas von Aquin (1225-1274) gilt als  

 

Begründer der Scholastik. […] Diese bis weit in die frühe Neuzeit maßgebliche philosophische 

Theorie entwirft im Rückgriff auf die Antike eine Konzeption der Ordnung der Welt, die 

Vernunft und Glauben in Übereinstimmung bringen will. Ihr Ansatz, ein geordnetes Verfahren 

zur Auseinandersetzung mit Widersprüchen und zu deren Aufhebung zu entwickeln, löst im 13. 

Jahrhundert heftige Kontroversen mit der Kirche aus. Dies zeigt, dass sich hier eigenständige 

Positionen abzeichnen, die auf eine geistige Emanzipation aus der Hierarchie der 

Ständegesellschaft und der Unterordnung unter die Kirche drängen.45 

 

In seinem Hauptwerk Summa theologiae, das im 13. Jahrhundert entstand und sich aus drei Teilen 

zusammensetzt, wird Behauptetes hinterfragt und durch Beweisführung ggf. bestätigt oder etwa 

entkräftet. „Die quaestio ist der Einstieg in die selbständige wissenschaftliche Forschung. […] Das 

In-Frage-Stellen wird zum beherrschenden Grundzug der Scholastik. […] Die quaestio ist die 

wissenschaftliche Behandlung eines Themas bzw. Problems.“46 In der Folge werden gegensätzlich 

einander widersprechende Meinungen von Autoritäten vorgetragen, deren quaestiones am Prinzip 

der Rationalität zu messende Lösung zuzuführen sind.47 Gegenargumente (sed contra) und 

Hauptargumente, die den Kern bilden (corpus ariculi), werden ausgetauscht und finden Abschluss 

durch die Meinung des Lehrenden.48 Charakteristisch für Thomas‘ Werk ist  

 

Die sprachliche Struktur und der Stil […] sind von denkbarer Einfachheit: das trifft besonders auf 

die Summa theologiae zu, die ja für Anfänger geschrieben ist. […] Die Klarheit seiner Sprache, die 

Einfachheit der grammatischen Struktur und die transparente übersichtliche Gliederung verhalten 

sich umgekehrt dem in ihnen präsentierten Wissensstoff.49 

 

 
45 Stenzel, Hartmut: „Hochmittelalter“, In: Hartwig, Susanne/Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur- 
und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 124. 
46 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, Berlin-New York: Walter de Gruyter, 1999, S. 653. 
47 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, S. 652. 
48 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, S.653. 
49 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, S.655. 



12 
 

Dies wird auch von dem Theologen und Philosophen Martin Grabman in Einführung in die Summa 

theologiae des Heiligen Thomas von Aquin bestätigt: 

 

Einfachheit, Kürze, Klarheit und strengste Sachlichkeit sind […] methodische 

Grundeigenschaften der theologischen Summe. […] Diese didaktischen Vorzüge kommen der 

theologischen Summa in eminenter Weise zu. Auch die einfache, klare präzise, den Gedanken 

[…] sprachliche Formgebung welche die Schriften des hl. Thomas und namentlich auch seine 

theologische Summa auszeichnet, lässt dies methodischen Vorzüge deutlich durchschienen.50 

 

Seine Arbeit zielt darauf ab, „auf dem Wege der Vernunft das zu verfolgen, was die menschliche 

Vernunft von Gott erforschen kann.“51 Für Thomas von Aquin wird die Glaubensfrage nicht durch 

ein Axiom erklärt. Er stellt es in die Verantwortung des Einzelnen, sich individuell dem Glauben 

zu öffnen. Er unterstellt dabei u.a. , dass mittels einer „Bewegung der vernünftigen Geschöpfe zu 

Gott hin“52 dies ermöglicht wird. In Contradictio, Theorien und Bewertungen des Widerspruchs in der 

Theologie des Mittelalters, begründet Reinhold Rieger unter Bezug auf Thomas von Aquin, dass der 

Zweifel durch ein Wollen ersetzt werden kann: 

 

Der Glaube bewegt sich im Bereich der Affirmation und Negation er verhält sich wie eine 

Wissensaussage und setzt sich also der Gefahr des Widerspruchs aus. […] Der Verstand sei seiner 

[Thomas von Aquin] Möglichkeit nach nicht auf eine Seite eines Gegensatzes oder Widerspruchs 

festgelegt. Er kann der einen mehr zuneigen als der anderen, aber nicht wissen, oben nicht doch 

die andere wahr ist. Das ist der Zustand des Zweifels, der zwischen den beiden Seiten eines 

Widerspruchs schwankt. […] Wird der Verstand hingegen dazu bestimmt eine Seite festzuhalten 

und eine andere abzulehnen, kann dies durch das Verstandene selbst bedingt sein oder durch den 

Willen, es anzunehmen. […] Wenn der Verstand hingegen weder durch die Bedeutungen der 

Termini noch durch die Prinzipien zur Entscheidung für eine Seite eines Widerspruchs erbracht 

werden kann, wird er durch den Willen bestimmt, der eine Seite auswählt wegen eines Grundes, 

der ausreicht den Willen, nicht auch den Verstand zu bewegen. Das ist der Zustand des Glaubens, 

in dem einer einem anderen glaubt, weil es ihm sinnvoll oder nützlich erscheint. Das Glauben ist 

demnach für Thomas ein durch den Willen bestimmtes Annehmen einer Seite eines 

 
50 Grabman, Martin: Einführung in die Summa theologiae des Heiligen Thomas von Aquin, Freiburg im Breisgau: Herder & 
Co GmbH. Verlagsbuchhandlung, 1928, S. 71. 
51 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, S.655-656. 
52 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, 657. 



13 
 

Widerspruchs, einer Alternative zwischen Bejahung und Verneinung. Im Glauben wird die 

Zustimmung zu einer Alternative nicht durch das Denken, sondern durch das Wollen begründet.53  

 

Thomas von Aquin stellt in fünf Wegen, quinque viae, das Gotterkennen dar. In Thomas von Aquin: 

Die Summa Theologiae: Werkinterpretationen erläutert Jan Aertsen: „Alle Wege sind Argumente, die von 

der Wirkung zur Ursache führen. Der erste Weg geht von der Bewegung aus, der zweite von der 

Wirkursache, der dritte vom Möglichen und Notwendigen, der vierte von den Seinsstufen in den 

Dingen, der fünfte von der Lenkung der Welt.“54 Jan Aertsen erklärt den Zusammenhang: 

 

Die theoretische Aufgabe der Gottesbeweise ist von ihrem wissenschaftstheoretischen Ort in der 

Summa theologiae her zu verstehen […] Die Theologie geht argumentativ vor. Um das Dasein 

Gottes zu beweisen, verwendet Thomas eine Quelle, die in der Quaestio I als legitim anerkannt 

hatte: Die ‚Autorität der Philosophen‘. Aus der Tradition sammelt er mehrere ‚Wege‘, die zu Gott 

führen. So gründet sich der erste Weg auf den Ausführungen des Aristoteles im VIII. Buch der 

Physik.55  

 

In Buch VIII vertieft Aristoteles (384 v. Chr.-322 v. Chr.) seine Ausführungen hinsichtlich der 

Bewegung, die auf physikalische Überlegungen und logisches Denken zurückzuführen sind. Jan 

Aertsen definiert den ersten Weg:  

 

[Bewegung] ist in einem weiten Sinne zu verstehen, der Terminus umfasst jegliche Veränderung 

und Prozessualität. Der erste Schritt im Beweis greift die aristotelische Formulierung des 

Ursächlichkeitsprinzips auf; Alles, was bewegt wird, wird von einem anderen bewegt. Bewegen ist 

nichts anderes, als etwas von einer Möglichkeit (Potenz) in die entsprechende Wirklichkeit (Akt) 

zu überführen. [   ] Das aktiv Bewegende kann selbst wieder von einem anderen bewegt werden, 

aber die Reihe, in der Bewegendes und Bewegtes aufeinander folgen, kann nicht unendlich sein. 

[…] Die Unmöglichkeit eines unendlichen Regresses führt dazu, dass ein erster Beweger 

angenommen werden muss, der selbst nicht von einem anderen bewegt wird, sondern die 

Bewegungsreihe transzendiert. Unter diesem ersten unbewegten Beweger, so schließt Thomas 

seinen ersten Beweis, „verstehen alle Gott“.56 

 
53 Rieger, Reinhold: Contradictio, Theorien und Bewertungen des Widerspruchs in der Theologie des Mittelalters, Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2006, S. 284. 
54 Aertsen, Jan A.: „Die Rede von Gott: die Fragen, ‚ob er ist‘ und ‚was er ist‘. Wissenschaftslehre und 
Transzendentalienlehre“ In: Speer, Andreas: Thomas von Aquin: Die Summa Theologiae: Werkinterpretationen, Berlin, New 
York: Walter de Gruyter, 2012, S. 38. 
55 Aertsen, Jan A.: „Die Rede von Gott: die Fragen, ‚ob er ist‘ und ‚was er ist‘. Wissenschaftslehre und 
Transzendentalienlehre“ In: Speer, Andreas: Thomas von Aquin: Die Summa Theologiae: Werkinterpretationen, S. 40 
56 Aertsen, Jan A.: „Die Rede von Gott: die Fragen, ‚ob er ist‘ und ‚was er ist‘. Wissenschaftslehre und 
Transzendentalienlehre“ In: Speer, Andreas: Thomas von Aquin: Die Summa Theologiae: Werkinterpretationen, S. 39. 
Aristoteles erklärt in seinem Werk Physik die Notwendigkeit einer Ursache, die er Gott bezeichnet. 



14 
 

Mit dem Rückgriff auf Aristoteles Ausführungen im Kapitel XII der Metaphysik verstärkt Thomas 

von Aquin seinen philosophischen Ansatz des ersten Bewegers, nämlich Gott, was er im Übrigen 

für alle fünf Wege feststellt.  

Thomas von Aquin mischt sich mit Kommentaren in sein Werk ein, denn „es kommt darauf an, 

den Text nach der Absicht des Autors zu verstehen.“57 Es ist ein Werk, das dem „theologischen 

Systemanspruch und den didaktischen Erwartungen gleichermaßen gerecht wird.“58  

 

 

 

3.2. Lumen fidei, lumen naturale 

 

„Die mittelalterliche Scholastik unterschied zwischen lumen fidei und lumen naturale, wobei das lumen 

fidei als Gnadengabe verstanden wurde, welche die Erkenntnis der übernatürlichen Offenbarung 

Gottes ermöglichte, das lumen naturale dagegen die Wahrnehmbarkeit der geschaffenen Natur 

bezeichnete.“59 Die Differenzierung wird in Lexikon für Theologie und Kirche verdeutlicht: „Im 

Unterschied zum gnadenhaften übernatürlichen lumen fidei (Glaubenslicht) […] bezeichnet das 

lumen naturale die zum Wesen des Menschen gehörige geistige Erkenntniskraft und seine natürliche 

Ausstattung mit eingeborenen Kenntnissen.”60[sic] Die Differenzierung stellt nicht nur den zur 

Erkenntnis fähigen Menschen heraus, der in den Mittelpunkt rückt, sondern auch, dass 

‚eingeborene Kenntnisse‘ im Menschen verborgen liegen. Es wird auf eine Unterstützung durch 

Gott verwiesen, ohne die der Mensch zu keiner Erkenntnis gelangen könnte, wobei sich das lumen 

naturale am lumen fidei anlehnt. Jedoch erfährt das lumen naturale gleichzeitig eine Aufwertung, indem 

es sich aus seiner auf Gott bezogenen Abhängigkeit löst und in den Menschen, der erkennen kann, 

transformiert und autonom bleibt. Was jedoch bleibt, ist ein Erkennen durch Gott im Menschen 

selbst. Reinhold Rieger beruft sich in Contradictio, Theorien und Bewertungen des Widerspruchs in der 

Theologie des Mittelalters auf den Philosophen Thomas von Aquin: „[…] Außerdem gehen sowohl die 

Vernunftprinzipien als auch der Glaube auf göttliche Einsetzung zurück, sodass sie einander nicht 

widersprechen können. […] Denn das, was der Vernunft natürlicherweise eingeboren ist, kann 

nicht als falsch gedacht werden.“61 Thomas von Aquin (1225-1274) sah keinen Widerspruch in 

Glauben und Vernunft, sondern vielmehr ergänzen sie einander.  

 
57 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, 656. 
58 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, S. 650. 
59 Barner, Wilfried, Braungart, Georg u.a. (Hrsg): Studien zur deutschen Literatur Band 144, Heilige Poesie, Tübingen: Max 
Niemeyer Verlag, 1997, S. 32.  
60 Höfer, Josef und Rahner, Karl (Hrsg): Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg: Herder Verlag, 1961, S. 1214. 
61 Rieger, Reinhold: Contradictio, Theorien und Bewertungen des Widerspruchs in der Theologie des Mittelalters, S. 291. 

https://de.wikipedia.org/wiki/1225
https://de.wikipedia.org/wiki/1274


15 
 

3.3. Bonum commune 

 

Er sann nach einer Ordnung, die er Gesetze nannte. Zielsetzung war ein richtiges Handeln, das dem 

Gemeinwohl diente. Dabei durfte die persönliche Freiheit nicht über das Gemeinwohl 

hinausgehen, denn das  

 

bonum commune [zielt] auf nichts anderes [ab] als auf die Vervollkommnung der Mitglieder der 

Gesellschaft. Sofern sich der einzelne Mensch also mit dem Gemeinwohl konfrontiert sieht, wird 

er nur dem Ziel des Menschen schlechthin unterworfen, nicht aber einer Staatsräson oder einer 

irgendwie gearteten kollektivistischen Zielnorm. Das Gemeinwohlkonzept […] kann man daher 

als personalistisch bezeichnen, nicht jedoch individualistisch.62 

 

Für Thomas von Aquin ist es die Vernunft, die dem Willen vorausgeht. Die Vernunft ist somit 

maßgeblich für eine Entscheidung, die teleologisch auf ein utilitaristisches Ziel ausgerichtet ist. Er 

ging von einem Naturgesetz aus, das im Menschen angelegt ist und ihm die Möglichkeit einer Wahl 

bietet. Alexander Brungs erklärt Thomas‘ Überlegungen der Summa theologiae: 

 

Ihm vorgeordnet ist jedoch […] eine objektive Orientierung des vernünftigen Wollens durch das 

der göttlichen Vernunft (ratio divina) entsprechende ewige Gesetz (lex aeterna). Die menschliche 

Vernunft weist daher zurück auf die – durch natürliche Vernunft oder Offenbarung zugängliche- 

ewige Vernunft Gottes. Voraussetzung des vernünftigen menschlichen Willens ist also die 

vorgegebene Vernunftordnung, die ihrerseits im Willen Gottes gründet. Denn es ist der göttliche 

Wille, in dem das letzte Ziel des vernünftigen Wollens des Menschen seinen verbindlichen 

Maßstab findet und mit dem der gute menschliche Wille konform sein muss.63 [Hervorhebungen 

im Original] 

 

Folglich kann der Mensch das Gute als auch das Böse wollen. Im Menschen selbst ist das göttliche 

Gesetz angelegt, das in befähigt, sich für das Gute zu entscheiden, ungeachtet, ob er an Gott glaubt 

oder nicht. Unter Bezug auf Thomas von Aquin führt Alexander Brungs aus: „Erstrebbar ist all 

das, was wir ein ‚Gut‘ (bonum) nennen, und umgekehrt „alles was, die Bewandtnis des Guten hat, 

etwas das die Bewandtnis des Erstrebbaren hat.“64 Diese in ihm angelegte Natur unterscheidet ihn 

vom Tier. Das Unbewusste, das auf natürliche Weise im Menschen angelegt ist, ist basierend auf 

 
62 Detjen, Joachim: „Thomas von Aquin”. In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der Antike 
bis zur Gegenwart, S. 69.  
63 Brungs, Alexander: „Die passions animae” In: Speer, Andreas: Thomas von Aquin: Die Summa Theologiae: 
Werkinterpretationen, S. 195.  
64 Brungs, Alexander: „Die passions animae” In: Speer, Andreas: Thomas von Aquin: Die Summa Theologiae: 
Werkinterpretationen, S. 210. 



16 
 

dem lumen fidei und steht deshalb nicht im Widerspruch zu diesem. Die Erkenntnis beruht auf einer 

Bewusstseinswerdung, die erforderlich ist, um reflektieren zu können. Nur so führt der Weg zur 

göttlichen Vernunft. Sie beinhaltet die Möglichkeit einer freien Wahl sich für das Gute entscheiden 

zu können, das für ein moralisches Handeln notwendig ist. Georg Picht attestiert der göttlichen 

Vernunft die Möglichkeit, die Wahrheit zu erkennen. Er geht vom Wesen Gottes und vom Wesen 

des Menschen aus, um seinen Denkansatz zu verdeutlichen:  

 

Im Zeitalter der Metaphysik besteht ein strenges Wechselverhältnis zwischen dem Begriff, den 

man sich vom Wesen Gottes, und dem Begriff, den man sich vom Wesen des Menschen macht; 

denn die göttliche Vernunft ist für das metaphysische Denken der Ursprung der Wahrheit, und 

die menschliche Vernunft versucht sich als das Vermögen zu begreifen, das diese göttliche 

Wahrheit zu erkennen vermag […]. Indem der Mensch seine eigene Vernunft als Abbild der 

göttlichen Vernunft versteht, usurpiert er zugleich für sein eigenes Wesen, was nur von Ursprung 

der Wahrheit ausgesagt werden kann.65 

Es liegt in der Entscheidung des Menschen, sich freiheitlich für ein Gottesbewusstsein zu öffnen. 

Es ist seine freie Entscheidung. Falk Wagner erklärt in Religionsphilosophie und spekulative Theologie Der 

Streit um die Göttlichen Dinge (1994), dass ein religiöses Bewusstsein unterstellt werden kann, das zum 

Gottesbewusstsein führt: 

[Aber] Der göttliche Grund, auf den sich das religiöse Bewusstsein bezieht, kann allein so gewusst 

werden, wie er entsprechend dem sich auf ihn beziehenden Bewusstsein erscheint oder vorgestellt 

wird. Da der göttliche Grund, in dem das religiöse Bewusstsein zu gründen glaubt, erscheint somit 

gar nicht als selbständig gründender, vielmehr als ein von der Beziehung des religiösen 

Bewusstseins abhängig-gegründeter Grund.66 

Die vorstehenden Ausführungen belegen, dass in Thomas von Aquins Ausführungen Ansätze 

vorhanden sind, die später im Zeitalter der Aufklärung aufgegriffen wurden. „Thomas 

christianisierte die Philosophie des Aristoteles. […] [Für ihn] gibt es nur eine Wahrheit, die man 

sowohl auf dem Wege der Vernunft als auch auf dem christlichen Wege erreichen kann.“67 Ihm 

gelingt der Spagat den Offenbarungs-Glauben von Augustinus von Hippo (354-430) mit dem 

Vernunft-Glauben des Aristoteles zu ergänzen, ohne dass ein Widerspruch entsteht. Ulrich Lehner 

erklärt die Synthese: „In the first centuries, the synthesis of Greek philosophy and Christianity 

 
65 Picht, Georg: Wahrheit, Vernunft, Verantwortung, Stuttgart: Klett, Cotta, 1969, S. 137. 
66 Wagner, Falk: „Theo-Logik. Ein Beitrag zur theologischen Interpretation von Hegels ‚Wissenschaft der Logik‘ In: 
Jaeschke, Walter, Hrsg: Religionsphilosophie und spekulative Theologie Der Streit um die Göttlichen Dinge, Hamburg: Felix Meiner 
Verlag, 1994, S. 199.  
67 Detjen, Joachim: „Thomas von Aquin”. In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der Antike 
bis zur Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006, S. 67. 



17 
 

came about because of such interactions,and in the Middle Ages new worldvieuw was created 

through the reception of Aristotelianism.“68 Mit der Einordnung von Joachim Detjen wird der 

Unterschied zu Augustinus deutlich:  

 

Aristoteles ist der große Empiriker unter den Philosophen. Er steht der Welt und ihrer 

Wirklichkeit ohne Vorbehalte gegenüber. Im Erkennen geht er vom Einzelnen aus. Vor allem 

aber entwickelt er die teleologische Denkform. Thomas teilt mit Aristoteles die anthropologische 

Sichtweise […]. Auch wenn Thomas sich eng an Aristoteles anlehnt, so muss er als Christ doch 

Modifikationen vornehmen, um das philosophische Gedankengebäude mit der Theologie 

kompatibel zu machen. Thomas ‚christianisiert‘ Aristoteles daher, indem er Gott als Urheber und 

Ziel des teleologischen Prozesses bezeichnet und die menschliche Tätigkeit als dem Menschen 

von Gott aufgegeben betrachtet.69 

 

„Thomas wird 1567 […] zum Kirchenlehrer erhoben“70 Seine Summa theologiae, an der er sieben 

Jahre arbeitete, war die weitverbreitetste Schrift, was Paraphrasierungen und Zitationen in 

populären Handbüchern der Zeit belegen.71 „Die Glaubenskongregation der Jesuiten von 1593 

schrieb die Lehre des Thomas von Aquin als Leitlinie vor72.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
68 Lehner, Ulrich L.: The catholic enlightenment, The forgotten history of a global movement, NewYork: Oxford University Press, 
2016, S. 8. 
69 Detjen, Joachim: „Thomas von Aquin”. In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der Antike 
bis zur Gegenwart, S. 72 und 73. 
70 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, S. 662. 
71 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, S. 655 und 660. 
72 Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. 
Teilband, S. 662. 



18 
 

4. Aspekte französischer Philosophen 

 

4.1. Voltaire: Dictionnaire philosophique portatif, 1764 

 

Voltaires bürgerliche Herkunft löste er mit einer Buchstabenspielerei auf, denn er fühlte sich zum 

Adel hingezogen, sodass er 1718 aus seinem eigentlichen Namen Francois Marie Arouet73 das 

Anagramm ‚Voltaire‘ bildete.74 „[…] er adelte sich selbst, um zu zeigen, wohin er zu gehören 

glaubte.“75 Sein Augenmerk war auf die Freiheit des Denkens gerichtet. Bedingt durch sein Exil in 

England, „5. Mai 1726 bis Ende 1728“76, wurde er mit liberalen Ideen konfrontiert, die ihn 

nachhaltig beeinflussten. „Von der Insel wird er einen Sinn für Freiheit, Toleranz, eigenen 

Verstandesgebrauch, Modernisierung, Nützlichkeit und ein kritisches Engagement in öffentlichen 

Angelegenheiten mit zurückbringen, die ihn zu einer Leitfigur der Aufklärung im 18. Jahrhundert 

werden lassen.“77 Manfred Geier attestiert ihm:  

 

Seine Erlebnisse und Studien in England werden entscheidend dazu beitragen, dass zwischen 

England und Frankreich eine geistige Brücke errichtet wird, deren Bedeutung für die Geschichte 

des 18. Jahrhunderts nicht hoch genug geschätzt werden kann. [Er] macht den Weg frei, auf dem 

die Gedanken der englischen Aufklärer nach Kontinentaleuropa strömen werden […].78 

 

Als er 1728 aus dem Exil zurückkehrte, äußert er sich in „fingierten Briefen“79 Briefe aus London über 

die Engländer. Diese Briefe wurden zunächst in England veröffentlicht, was kein Aufsehen erregte, 

jedoch 1734 als „französische Fassung […] in Rouen heimlich gedruckt und illegal in den Pariser 

Cafés der Literaten und Philosophen vertrieben [wurden]. […] Sie werden zum Tagesgespräch des 

gebildeten Lesepublikums, das sofort ihre systemkritische Sprengkraft erkennt.“80 Diese Lettres 

philosophiques bieten den Lesern die Möglichkeit, über herrschende Zustände nachzudenken. „Seine 

Briefe aus London über die Engländer sind ein erstes Manifest für politische wirtschaftliche, geistige 

Freiheit und religiöse Toleranz, für die Voltaire sein Leben lang kämpfen wird […].“81 „Seine 

 
73 Pabst, Esther Suzanne: „Vernunft und Fortschritt“, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung in die 
französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 166. 
74 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 2017, S. 
106.  
75 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, S. 106.  
76 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 108 und 110. 
77 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 110. 
78 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 108. 
79 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 110. 
80 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 110. 
81 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 117. 



19 
 

philosophischen Ideen verdankte er zumeist Locke und Newton, Shaftesbury und den englischen 

Deisten.“82 

Durch die Mitarbeit an der Encyclopédie, wusste er um die Effektivität ihrer Verbreitung, sodass er 

seine Überlegungen komprimiert im Dictionnaire philosophique portatif -auch bekannt unter La Raison 

par alphabet -zusammenfasste. Es erschien im Juni 176483. Seine Absichten, weshalb er auf die 

kleinere Variante seines dictionnaires Wert legte, teilte er in einem Brief vom 16. April 1765, der an 

D’Alembert gerichtet war, mit: „Je voudrais bien savoir quel mal peut faire un livre qui coûte cent 

écus. Jamais vingt volumes in-folio ne feront de révolution; ce sont les petits livres portatifs à trente 

sous qui sont à craindre. Si l'Évangile avait coûté douze cent sesterces, jamais la religion chrétienne 

ne se serait établie.“84 Mit seinem beißenden Spott zeigte er sich als  

 

unerschrockener Kämpfer gegen Aberglauben und Fanatismus; er konnte aber auch ein 

unerbittlicher persönlicher Feind und unnachsichtiger Verteidiger seiner eigenen Interessen, vor 

allem auch ein höchst aggressiver Kritiker in weltanschaulichen Dingen sein. […] In seinen Augen 

zählte vor allem der Erfolg, gleichgültig ob er mit im engeren Sinne philosophischen oder 

literarischen Mitteln erzielt wurde.85  

 

Er war ein Mensch, der den Luxus liebte. Seine Persönlichkeit lässt sich nicht angemessen 

darstellen; denn sie ist voller Spannungen und Widersprüche.86 Er leugnet nicht Gott, obwohl er 

nicht erfahrbar ist, doch seiner Ansicht nach, ist „die menschliche Vernunft von Gott so 

eingerichtet worden, dass sie im Verlauf ihrer Entfaltung notwendig zu bestimmten moralischen 

Grundsätzen gelangt, die daher bei allen Menschen gleich sind.“87 Gottes Existenz muss also auf 

Raisonnement beruhen.88 Voltaire will „die Gottesbeweise nur als Argumente zugunsten der Existenz 

anerkennen und darauf verzichten, über das Wesen Gottes , also über Gottes Attribute, zu 

sprechen.“89  

Voltaires Überlegungen ziehen auf das Selbstdenken ab, was in der Verantwortung des Einzelnen 

liegt. Die Religion ist für ihn nur dann akzeptabel, soweit sie konform mit der Moral ist. Er geht 

von einem „eingeborenen Gerechtigkeitssinn aus“, der den Menschen auszeichnet und dass die 

Vernunft des Menschen über Gut und Schlecht, Gerecht und Ungerecht entscheidet.90 Voltaire 

stimmt mit Locke überein, dass „Philosophie und Wissenschaft auf ein empirisches Fundament zu 

 
82 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 173. 
83 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 449. 
84 Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, Tome Douzième- seconde Partie, Paris: Th. Desoer, Libraire, 1817, S. 1114. 
85 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 173. 
86 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 172. 
87 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 176.  
88 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 177. 
89 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 177. 
90 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 181. 



20 
 

stellen und keine Erkenntnis anzustreben, die nicht ausschließlich mit Zusammenhängen zwischen 

Beobachtungen zu tun hat.91 Auch hat der Lockesche Empirismus nach Voltaire keine 

Konsequenzen für die Religion, da nur behauptet wird, was klar begriffen werden kann und Gott 

nicht geleugnet wird.92 Sein Gottesbewusstsein ist ein deistisches und gipfelt in der Aussage: „Wenn 

es Gott nicht gäbe, müsste man ihn erfinden.“93 Der Theologe Ulrich L. Lehner bestätigt dies mit 

der Aussage: „[…] Voltaire, der trotz seines bissigen Anti-Katholizismus und Anti-Klerikalismus 

nie wirklich den Glauben an ein höheres Wesen aufgegeben hatte.“94 Die Freiheit des Menschen 

wird durch sein Nachdenken und daraus resultierendes Handeln entschieden. So gibt Voltaire einen 

fiktiven Briefwechsel wieder, der in seinem dictonnaire Abdruck findet  

 

A: En quoi consiste donc votre liberté.si ce n’est dans le pouvoir que votre individu a exercé de 

faire ce que votre volonté exigeait d’une nécessité absolue.  

B: Vous m’ embarrassez; la liberté n’est donc autre chose que le pouvoir de faire ce que je veux.  

A: Réfléchissez-y et voyez si la liberté peut être entendue autrement.95 

 

Die Freiheit des Menschen ist für ihn allein durch Handeln möglich.96 In einem Brief an M. Vernes, 

den er am 25. April 1767 schrieb, bringt er nicht nur seine Rivalität zu Jean-Jacques Rousseau zum 

Ausdruck, sondern auch, worin er sein Handeln sieht: „Jean-Jacques n’écrit que pour écrire, moi, 

j’écris pour agir.“97 Roland Barthes sieht eine Verbindung zwischen Ursache und Wirkung:„[…] le 

mot dévoile une situation intolérable, c’est-à-dire que, magiquement, il la fait exister.”98 Voltaires 

Fehde mit Jean-Jacques Rousseau blieb fortdauernd, sodass der Spötter Voltaire keine Gelegenheit 

ausließ, Rousseau mit beißender Polemik zu überziehen als dieser den Naturzustand des Menschen, 

der gut ist, in seinem Werk Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes, 1755, 

beschrieb, indem Voltaire konterte:  

 

J'ai reçu, Monsieur, votre nouveau livre contre le genre humain; je vous en remercie. [...] On n'a 

jamais tant employé d'esprit pour nous rendre bêtes. Il prend envie de marcher à quatre pattes, 

quand on lit votre ouvrage. Cependant, comme il y a plus de soixante ans que j’en ai perdu 

 
91 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 175. 
92 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 175. 
93 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 180. 
94 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, Paderborn: Brill/Schöningh Verlag, 
2017, S. 14. 
95 Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, Paris: Garnier Frères, Libraires-Éditeurs, 1879, S. 580.  
96 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 179. 
97 Voltaire: Œuvres de Voltaire avec Préfaces, Avertissements, Notes, etc, Tome LXIV, Correspondence Tome XIV par M. Beuchot, 
Paris: Lefèvre, 1833, S. 194. 
98 Barthes, Roland: Sur Racine, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1976, S. 42  



21 
 

l’habitude, je sens malheureusement qu’il m’est impossible de la reprendre. Et je laisse cette allure 

naturelle à ceux qui en sont plus dignes que vous et moi.99 

 

Durch das Schreiben säte Voltaire den Zweifel, der zum Nachdenken anregte und darin sah er 

seine Aufgabe. Letztendlich brachte ihn seine Offenheit wiederholt ins Gefängnis, was ihn jedoch 

nicht hinderte, weiterhin seine Zweifel zu verbreiten. Er sah sich seinem Gewissen, seiner Freiheit, 

verpflichtet und lebte beides durch das Schreiben aus. In seinem Dictionnaire philosophique aus dem 

Jahr 1764 lautet ein Eintrag Liberté de penser.100 Darin gibt Voltaire (1694-1778) eine Unterhaltung, 

einen Schlagabtausch, über Meinungsfreiheit zwischen dem Spanier Comte Médroso und dem 

Engländer Mylord Boldmind wieder. Dieser ermutigt den Spanier zum Selbstdenken:  

 

Vous êtes homme, et cela suffit. […] Il ne tient qu’à vous d’apprendre à penser; vous êtes né avec 

de l’esprit; vous êtes un oiseau dans la cage de l’inquisition; le saint-office vous a rogné les ailes, 

mais elles peuvent revenir. Celui qui ne sait pas la géométrie peut l’apprendre: tout homme peut 

s’instruire: il est honteux de mettre son âme entre les mains de ceux à qui vous ne confieriez pas 

votre argent; osez penser par vous-même.101 

 

Mit dieser Aufforderung osez penser vous-même aus dem Jahr 1764 hat Voltaire bereits vor Immanuel 

Kant-mit sapere aude- seinen Anspruch des Selbstdenkens gesetzt. Insofern kann festgestellt werden, 

dass er im Sinne von avant la lettre, seiner Zeit voraus war. 

Voltaire propagiert die Freiheit des Denkens und ein Hinterfragen von Gegebenheiten. So war es 

auch der Engländer Anthony Collins (1676-1729), der in seinem Werk A Discourse of Free-thinking: 

Occasion'd by the Rise and Growth of a Sect Call'd Free-thinkers (1713), der das „Recht auf freies Denken 

und die Pflicht zu freiem Denken zu den grundlegenden Maximen der Vernunft“102 

[Hervorhebungen im Original] forderte. Vor allem für Voltaire war die Freiheit des ‚Anders-

denkens‘ wichtig. Er orientierte sich nicht am christlichen Glauben, sondern hielt mit Spott und 

Zynismus dagegen: „On me dira peut-être que j’ôte à Dieu sa liberté: que sa puissance suprême 

m’en garde: faire tout ce qu’on peut, c`est exercer sa liberté pleinement. Dieu a fait tout ce qu’un 

Dieu pouvait faire. Il est beau qu’un Dieu ne puisse faire le mal.“103 

 
99 Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, Correspondance Générale, Tome neuvième, seconde partie, Paris: Th. Desoer, Libraire, 
1817, S. 918.  
100 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im 
französischen und deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, Hamburg: Verlag Dr. Kovac, S. 40. 
101 Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, 1879, S. 585. 
102 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 99. 
103 Versaille, André, u.a.: Dictionnaire de la pensée de Voltaire par lui-même, Brüssel und Paris: Editions Complexe, 1994, S. 
347. 



22 
 

Voltaire betonte in seinem dictionnaire philosophique portatif: „Tous les hommes seraient donc 

nécessairement égaux, s'ils étaient sans besoins. La misère attachée à notre espèce subordonne un 

homme à un autre homme; ce n'est pas l'inégalité qui est un malheur réel, c'est la dépendance.“104 

Deutlich hebt er aber auch soziale Unterschiede hervor, die er auf Abhängigkeiten zurückführt. 

Wolfgang Röd verweist in Geschichte der Philosophie darauf hin, „er [Voltaire] dachte in erster Linie 

an den Verstand […] die Reichen, die befehlen, und die Armen, die dienen.“105 Unter Bezug auf 

Voltaire ergänzt er: „[…] alle Menschen haben das gleiche Recht auf Freiheit, auf Eigentum an 

ihren Gütern, auf Schutz durch das Gesetz […]“106 „La liberté consiste à ne dépendre que des 

lois.“107 

Voltaires Kritik bezog sich auf die Gegebenheiten seiner Zeit und sein Blick war in die Zukunft 

auf Veränderung gerichtet, was ihn zum „Bahnbrecher der modernen säkularisierten 

Geschichtsbetrachtung, die im 18 Jh. die teleologische Geschichtsspekulation ablöste“108, machte.  

Er wurde „in positiver und negativer Hinsicht so wirksam wie kaum ein anderer seiner 

Zeitgenossen; negativ, indem er metaphysischen Agnostizismus, moralischen Relativismus und 

religiöse Indifferenz predigte; positiv, indem er sich für gedankliche und politische Freiheit, 

Toleranz und Gerechtigkeit einsetzte.“109 Voltaires Handeln bestand im Schreiben, wie er es 

formulierte- moi, j’écris pour agir-. Ulrich L. Lehner hebt Voltaires Leistung hervor: „Der 

wortgewaltigste deistische Kritiker des Christentums und besonders des Katholizismus aber war 

Voltaire.“110 Voltaire nahm seine Freiheit wahr, die er aufgrund seiner Überlegungen zu 

verschriftlichen wusste.  

 

 

 

4.2. Jean-Jacques Rousseau  

 

4.2.1. Amour propre, amour de soi 

 

Jean-Jacques Rousseau, der von einem ‚Naturzustand‘ des Menschen ausgeht, zeichnet sich durch 

 
104 Voltaire: Dictionnaire philosophique portatif, London: 1764, S. 163. 
105 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 182. 
106 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 182. Charles 
de Secondat, Baron de Montesquieu hatte 1748 bereits in De l’esprit des lois das Fundament für eine neue sozial-politische 
Ordnung kreiert. 
107 Ueberweg, Friedrich: Grundriss der GEschichte der Philosophie der Neuzeit: Von dem Aufblühen der Altertumsstudien bis auf 
die Gegenwart, Dritter Teil, Paderborn: Salzwasser Verlag, 2021, S. 115. 
108 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 184. 
109 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 185. 
110 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung. S. 23 u. 24. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Charles_de_Secondat,_Baron_de_Montesquieu
https://de.wikipedia.org/wiki/Charles_de_Secondat,_Baron_de_Montesquieu


23 
 

seine Denkart aus, die „den Charakter eines fast deduktiven Schlussfolgerns“111annimmt. Manfred 

Geier erläutert in seinem Werk Aufklärung Das europäische Projekt Rousseaus Beweggründe: 

 

Als erster Philosoph sieht Rousseau das menschliche Wesen, wie es aus den Händen der Natur 

hat hervorgehen müssen, als Tier. […] Doch der Mensch ist ‚gut‘. […] Der Mensch ist von Natur 

aus gut, und allein die gesellschaftlichen Verhältnisse und staatlichen Institutionen sind es, die den 

Menschen böse machen. […] Als Tier ist der Mensch gut, weil er erstens über eine körperliche 

Wohlgeratenheit und biologische Lebensfähigkeit verfügt […]. Er ist gut, weil er zweitens noch 

moralisch unschuldig oder unverantwortlich ist, diesseits von Gut und Böse in einer Welt von 

Naturereignissen […] Er ist gut, weil er drittens nicht böse ist. Denn selbst wenn der Mensch als 

Tier gewaltsam ist, so folgt er doch nur dem natürlichen Antrieb seiner solitären Selbsterhaltung. 

Er kennt kein Ressentiment, keinen Hass und kein Verlangen nach Rache, keinen Stolz und keine 

Geringschätzung. Eifersucht und Missgunst sind ihm fremd […]. Das Böse kann erst entstehen, 

wenn der Mensch in gesellschaftliche Strukturen eingebunden wird […].112  

 

Jean-Jacques Rousseau geht davon aus, dass der Mensch sich von seinem Naturzustand entfernt 

hat und ein Produkt der gesellschaftlichen Verhältnisse ist. In seinem Werk Discours sur l'origine et les 

fondements de l'inégalité parmi les hommes (1755) nimmt er Stellung: 

 

Tout animal a des idées puisqu'il a des sens, il combine même ces idées jusqu'à un certain point, 

et l'homme ne diffère de la bête que du plus au moins. Quelques philosophes ont même avancé 

qu'il y a plus de différence de tel à tel homme que de tel homme à telle bête; ce n'est donc pas tant 

l'entendement qui fait parmi les animaux la distinction spécifique de l'homme que sa qualité 

d'agent libre. La nature commande à tout animal et la bête obéit. L'homme éprouve la même 

impression, mais il se reconnaît libre d'acquiescer, ou de résister ; et c'est surtout dans la conscience 

de cette liberté que se montre la spiritualité de son âme: car la physique explique en quelque 

manière le mécanisme des sens et la formation des idées; mais dans la puissance de vouloir ou 

plutôt de choisir, et dans le sentiment de cette puissance on ne trouve que des actes purement 

spirituels, dont on n'explique rien par les lois de la mécanique.113 

 

Jean-Jacques Rousseau erklärt den Unterschied zum Tier, das nicht über eine freie Wahl verfügt, 

wodurch sich das Menschsein aber erst auszeichnet. Er kann sie durch Handlung zum Ausdruck 

bringen. Dabei ist relevant, in welcher Weise seine Selbstwahrnehmung ist, die Rousseau mit amour 

propre und amour de soi-même hervorhebt: 

 
111 Baczko, Bronislaw: Rousseau: Einsamkeit und Gemeinschaft, Wien: Europa Verlag, 1970, S. 98. 
112 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 135, 137, 138.  
113 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 218. 



24 
 

Il ne faut pas confondre l’Amour propre et l’Amour de soi-même deux passions très différentes 

par leur nature et par leurs effets. L’Amour de soi-même est un sentiment naturel qui porte tout 

animal à veiller à sa propre conservation et qui dirigé dans l’homme par la raison et modifié par la 

pitié produit l’humanité et la vertu. L’Amour propre n’est qu’un sentiment rélatif et factice et né 

dans la société qui porte chaque individu à faire plus de cas de soi que de tout autre qui inspire 

aux hommes tous les maux qu ils se sont mutuellement et qui est la véritable source de l’honneur. 

Ceci bien entendu je dis que dans notre état primitif dans le véritable état de nature l’Amour 

propre n’existe pas.114 [sic] 

 

Die amour propre steht somit für das Böse im Menschen. Rousseau findet die Ursache in der 

Gesellschaft „sentiment rélatif et factice et né dans la société“. Rousseau erklärt den Einfluss der 

Gesellschaft auf das Individuum: „Le sauvage vit en lui-même; l’homme sociable, toujours hors de 

lui, ne sait vivre que dans l’opinion des autres, et c’est pour ainsi dire de leur seul jugement qui’il 

tire le sentiment de sa propre. existence.“115 Es ist die Gesellschaft, die er in die Verantwortung für 

amour propre nimmt:„Il me suffit d’avoir prouvé que ce n’est point là état originel de l’homme, et 

que c’est le seul esprit de la société et l’inégalité qu’elle engendre, qui changent et altèrent ainsi toute 

nos inclinations naturelles.“116 Das Schlechte im Menschen entsteht erst mit dem Aufkommen der 

Selbstsucht, die Rousseau amour propre nennt.117 Die Vernunft befähigt ihn jedoch zu einer Wahl. 

Er ist ein Beobachter und kritisiert die gesellschaftlichen Verhältnisse. Er reklamiert „Glück, Würde 

und Persönlichkeitsentfaltung des Individuums“118. Den Verlust seiner im Laufe der Geschichte 

verloren gegangenen Natur, Freiheit und Glückseligkeit, welche Rousseaus zentrale Anliegen sind, 

sollte er wiedererlangen.119 In seinem Werk Julie ou la nouvelle Héloïse (1761) beschreibt er diesen 

Zustand: „Tout ce qui répond à la véritable destination de l’homme“120  

Seine eigenen wirtschaftlichen Lebensbedingungen, die ihn auch hungern ließen, veranlassten ihn, 

Missstände aufzuzeigen.  

 

Er entfloh schon früh im Leben dem Genfer Kleinbürgertum, aus dem er stammte. In Frankreich 

nahm er sich eine adlige Dame, die erheblich älter war als er, seiner an; sie wurde seine Geliebte 

und half dem etwas unbehauenen jungen Mann aus der französischen Schweiz, sich im höfischen 

 
114 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 260. 
115 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 3, hg. Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, Paris, Gallimard, 1959, 
S. 193. 
116 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 3, hg. Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, S. 193. 
117 Hlade, Bertold: Der Begriff des Gewissens bei Rousseau, Graz/Österreich: Karl-Franzens-Universität, 2014, S. 35. 
118 Pabst, Esther Suzanne: „Ein neues Bild vom Menschen”, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung 
in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 166. 
119 Pabst, Esther Suzanne: „Interpretationsbeispiel: Der Entwurf einer idealen Gesellschaft in Rousseaus Julie ou la 
nouvelle Héloïse (1761)”, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und 
Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 178. 
120 Rousseau, Jean-Jacques: Julie ou la Nouvelle Héloïse, Paris: Garnier-Flammarion, 1967, S. 330. 



25 
 

Sinne zu zivilisieren. […] In den Pariser Salons war man bereit, dem evidenten Talent eine Chance 

zu geben, solange sein Täger einen nicht langweilte und solange er sich in seinem Benehmen wie 

von selbst dem Empfindens- und Verhaltenskanon der eigenen Kreise fügte. Als Schriftsteller war 

Rousseau einer der ersten Vertreter einer Alternativbewegung, die sich gegen den 

Herrschaftskanon der Gesellschaft wandte.121 

 

Norbert Elias verweist auf ein Muster der damaligen Zeit, dem bekannten höfisch-aristokratischen 

Muster einer Liaison zwischen einer erfahrenen älteren Frau und einem relativ unerfahrenen jungen 

Mann.122 Er hatte in jungen Jahren noch nicht viel erreicht, verbrachte die meiste Zeit in 

Kaffeehäusern, wo er erfolgreich Schach spielte, um nicht zu verhungern, dort traf u.a. auf Jean Le 

Rond d’Alembert und Denis Diderot.123 Jean-Jacques Rousseau präzisiert seine Kritik in seinem 

Werk Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes, das 1755 in Amsterdam erschien:  

De la société et du luxe qu'elle engendre, naissent les arts libéraux et mécaniques, le commerce, 

les lettres, et toutes ces inutilités, qui font fleurir l'industrie, enrichissent et perdent les États. La 

raison de ce dépérissement est très simple. Il est aisé devoir que par sa nature l'agriculture doit 

être le moins lucratif de tous les arts ; parce que son produit étant de l'usage le plus indispensable 

pour tous les hommes, le prix en doit être proportionné aux facultés des plus pauvres. Du même 

principe on peut tirer cette règle, qu'en général les arts sont lucratifs en raison inverse de leur 

utilité et que les plus nécessaires doivent enfin devenir les plus négligés. Par où l'on voit ce qu'il 

faut penser des vrais avantages de l'industrie et de l'effet réel qui résulte de ses progrès. Telles sont 

les causes sensibles de toutes les misères où l'opulence précipite enfin les nations les plus admirées. 

A mesure que l'industrie et les arts s'étendent et fleurissent, le cultivateur, méprisé, chargé d'impôts 

nécessaires à l'entretien du luxe et condamné à passer sa vie entre le travail et la faim, abandonne 

ses champs, pour aller chercher dans les villes le pain qu'il y devrait porter.[…].124 

Jean- Jacques Rousseau schildert nicht nur die wirtschaftliche Lage der Ärmsten, sondern erhebt 

darüber hinaus auch Anklage gegen den Staat mit seinen Privilegierten, die er ursächlich für Armut 

macht, indem sie den nutzlosen Luxus leben. Es begann ein  

 

destruktiver Prozess, der den Menschen langfristig förmlich zum Tyrannen seiner selbst und der 

Natur mache. Der ,homme civil’ ist die Höherentwicklung und zugleich die Degeneration des 

,homme sauvage’, der reflektierende Mensch sei ein entartetes Tier. Seine ,perfektibilité’ als 

individuelle und gattungsspezifische Eigensschaft sei Segen und Fluch zugleich. Sie erlaube es 

 
121 Elias, Norbert: Mozart, Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1991, S. 125. 
122 Elias, Norbert: Mozart, Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1991, S. 175. 
123 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 131 und 132. 
124 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 253. 



26 
 

dem Menschen sich fortzuentwickeln, ja, sich selbst zu diszipliieren und zu vervollkommnen, aber 

sie verdamme ihn zur potenziellen Entartung, wenn er seine Natur überfordert und beschädigt.125 

 

Das Gute im Menschen ist ihm wichtig, dem er eine Moral zuordnet. Er wendet sich gegen die 

äußeren Umstände, die den Menschen Böse werden lassen. Schlussendlich prognostiziert er den 

Untergang Frankreichs.  

J'ai tâché d'exposer l'origine et le progrès de l'inégalité, l'établissement et l'abus des sociétés 

politiques, autant que ces choses peuvent se déduire de la nature de l'homme par les seules 

lumières de la raison, et indépendamment des dogmes sacrés qui donnent à l'autorité souveraine 

la sanction du droit divin. Il suit de cet exposé que l'inégalité, étant presque nulle dans l'état de 

nature, tire sa force et son accroissement du développement de nos facultés et des progrès de 

l'esprit humain et devient enfin stable et légitime par l'établissement de la propriété et des lois. Il 

suit encore que l'inégalité morale, autorisée par le seul droit positif, est contraire au droit naturel, 

toutes les fois qu'elle ne concourt pas en même proportion avec l'inégalité physique; distinction 

qui détermine suffisamment ce qu'on doit penser à cet égard de la sorte d'inégalité qui règne parmi 

tous les peuples policés; puisqu'il est manifestement contre la loi de nature, de quelque manière 

qu'on la définisse, qu'un enfant commande à un vieillard, qu'un imbécile conduise un homme sage 

et qu'une poignée de gens regorge de superfluités, tandis que la multitude affamée manque du 

nécessaire.126 

Jean-Jacques Rousseau billigt dem Menschen eine Erkenntnis zu, die ihn befähigt, Gut und Böse 

zu unterscheiden. Es ist die Vernunft: „La raison seule nous apprend à connaître le bien et le mal. 

La conscience, qui nous fait aimer l'un et haïr l'autre, quoique indépendante de la raison, ne peut 

donc se développer sans elle.“127 Der Mensch hat somit eine Wahlmöglichkeit, die er umsetzen 

kann. Darin liegt seine Freiheit.  

 

 

 

4.2.2. Conscience, instinct divin 

 

Seine Selbstliebe, amour de soi, besteht jedoch aus zwei Komponenten, jene für das körperliche Wohl 

als auch jene für die Ordnung der Seele: 

 
125 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, S. 234-235. 
126 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 246. 
127 Rousseau, Jean-Jacques: Émile ou de l’éducation, T. 1-3, Paris: National Librairie de la Bibliothèque, 1906, S. 64. 



27 
 

L'homme n'est pas un être simple; il est composé de deux substances. […] Cela prouvé, l'amour 

de soi n'est plus une passion simple; mais elle a deux principes, savoir, l'être intelligent et l'être 

sensitif dont le bien-être n'est pas le même. L'appétit des sens tend à celui du corps, et l'amour de 

l'ordre à celui de l'âme. Ce dernier amour, développé et rendu actif, porte le nom de conscience 

mais la conscience ne se développe et n'agit qu'avec les lumières de l'homme. Ce n'est que par ces 

lumières qu'il parvient à connaître l'ordre, et ce n'est que quand il le connait que sa conscience le 

porte à l'aimer. La conscience est donc nulle dans l'homme qui n'a rien comparé et qui n'a point 

vu ses rapports.128 

Mittels der Vernunft gilt es, beides in eine Ordnung zu bringen. Rousseau nimmt einen göttlichen 

Input an, der dafür verantwortlich ist. Er erklärt ihn in Émile ou de l’éducation (1762), worin er an das 

Gewissen im Menschen appelliert: 

Conscience! Conscience! Instinct divin, immortelle et céleste voix; guide assuré d'un être ignorant 

et borné, mais intelligent et libre; juge infaillible du bien et du mal, qui rend l'homme semblable à 

Dieu. C’est toi qui fais l’excellence de sa nature et la moralité de ses actions sans toi je ne sens rien 

en moi qui m’élève au-dessus des bêtes que le triste privilége de m’égarer d’erreurs en erreurs à 

l’aide d’un entendement sans règle et d’une raison sans principe.129  

 

Gabriele Weiß erklärt in Bildung des Gewissens (2004): „Göttlich ist der Instinkt, weil er eben nicht 

festgelegt ist, sondern den von der Naturordnung entbundenen Menschen auffordert, eine 

Ordnung (wohlgeordnete Freiheit) zu schaffen.“130 Sie ergänzt: „Gewissen ist ein der eigenen Natur 

verbundenes Gefühl, eine Leidenschaft, eine Liebe zur Ordnung, die sich auf das Wohl der Seele 

richtet.“131 „In Rousseaus Religion und Ethik spielt die Instanz des Gewissens als eines ‚inneren 

Gerichtshofs‘ eine herausragende Rolle.“132Jacques Domenech stellt die Vorrangstellung des 

Gefühls heraus und stellt unter Bezug auf Rousseau fest: „Rousseau insiste sur le primat du 

sentiment sur la connaissance […].“133  

Eine innere Stimme leitet den Menschen. Dabei ist der „instinct divin“ synonym für „Conscience“, 

das Gewissen, zu verstehen. Vernunft und freier Wille sind Voraussetzung für die Ausbildung eines 

 
128 Rousseau, Jean-Jacques: Lettre à Monseigneur de Beaumont, Nicolas Bonhôte, (Hrsg), Lausanne/Schweiz: Editions 
L'Age d'Homme, 1994, S. 54. 
129 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Gallimard, 1969, S. 1111. 
130 Weiß, Gabriele: Bildung des Gewissens, Schriftenreihe der Kommission Bildungs-und Erziehungsphilosophie der 
DGfE, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2004, S. 97. 
130 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 1, Hrsg. Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, Paris, Gallimard, 1959, 
S. 1632. 
131 Weiß, Gabriele: Bildung des Gewissens, Schriftenreihe der Kommission Bildungs-und Erziehungsphilosophie der 
DGfE, S. 98. 
132 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution“ In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2014, S. 237. 
133 Domenech, Jacques: L’Éthique Des Lumieres: Les Fondements de la Morale Dans La Philosophie Francaise Du Xviii Siècle, 
Paris: Bibliotheque D'histoire De La Philosophie, 1989, S. 73 

https://www.google.de/search?sca_esv=576780426&hl=de&q=inauthor:%22Bernard+Gagnebin%22&tbm=bks
https://www.google.de/search?sca_esv=576780426&hl=de&q=inauthor:%22Marcel+Raymond%22&tbm=bks


28 
 

Gewissens, das die Stimme der Seele ist. Jean-Jacques Rousseau führt in Émile aus: „La conscience 

est la voix de l'âme, les passions sont la voix du corps “134 Mit juge infaillible du bien et du mal, qui rend 

l'homme semblable à Dieu verbindet er den Menschen, der Gott ähnlich ist. Sans toi je ne sens rien en moi 

qui m’élève au-dessus des bêtes, was den Menschen vom Tier unterscheidet. Der 

Erziehungswissenschaftler Thomas Mikhail erklärt Rousseaus Gottesbewusstsein: 

 

Rousseau leitet aus dem Begriff Gottes sowohl die Gesetzmäßigkeit der Natur (Gottes 

Schöpfung) als auch die moralischen Gesetze für den Menschen (Abbild Gottes) ab. […] Die 

Gesetze werden nicht aus der Existenz Gottes abgeleitet, sondern umgekehrt: die geometrischen 

Regelmäßigkeiten der Planetenumlaufbahnen sowie die Möglichkeit des Menschen, sich selbst 

zum Guten zu bestimmen (bei Rousseau die „perfectibilité“), lassen auf die Existenz Gottes 

schließen. Nicht die Existenz Gottes legitimiert die Einsicht in Natur- und Sittengesetze, sondern 

die Existenz von Natur- und Sittengesetzen legitimieren Gott. Diese Umkehr des 

Rechtfertigungsverhältnisses war [so] revolutionär.135 

 

Jean-Jacques Rousseau stellt mit der Erkenntnis von Gut und Böse einen Bezug zum Paradies her, 

wo Adam und Eva trotz Verbots vom Baum der Erkenntnis aßen. Er macht die Vernunft 

verantwortlich für die Depravation der Gesellschaft: „C'est la raison qui engendre l'amour propre 

et c’est la réflexion qui le fortifie c’est elle qui replie l'homme sur lui même c’est elle qui le sépare 

de tout ce qui le gêne et l'afflige. C'est la philosophie qui l'isole, c'est par elle qu’il dit en secret à 

l'aspect d'un homme souffrant: Péris si tu veux je suis en sûreté.”136 Die Gesellschaft zeigt sich von 

ihrer schlechtesten Seite, denn 

 

[…] comment tout se réduisant aux apparences tout devient factice et joüé honvertu et souvent 

jusqu’ aux vices mêmes dont on trouve enfin le secret de se glorifier comment, en un mot, 

demandant toujours aux autres ce que nous sommes et n' osant jamais nous interroger là-dessus 

nous mêmes au milieu de tant de Philosophie d' humanité de politesse et de maximes Sublimes 

nous n' avons qu’un extérieur trompeur et frivole de l' honneur sans vertu de la raison sans sagesse 

et du plaisir sans bonheur.137 [sic]  

 

 
134 Fabre, Jean und Launay, Michel: Œuvres complètes [de] Rousseau: Œuvres philosophiques et politiques: de l'Émile aux derniers 
écrits politiques, 1762-1772, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S 199. 
135 Mikhail, Thomas: Kant als Pädagoge Einführung mit zentralen Texten, Paderborn: Brill/Schöningh, 2017, S. 31. 
136 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 224. 
137 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 267. 

https://www.schoeningh.de/display/title/52823


29 
 

In seinem Werk Julie ou la nouvelle Héloïse (1761) kreiert er das Landgut Clarens, wo er seine 

Idealvorstellung des Zusammenlebens realisiert sieht. In Émile ou de l‘éducation gibt er Auskunft über 

seinen Ansatz: 

 

Toutes les réflexions des femmes en ce qui ne tient pas immédiatement à leurs devoirs doivent 

tendre à l’étude des hommes ou aux connoisiances agréables qui n'on que le goût pour objet car 

quant aux ouvrages de génie ils passent leur portée elles n'ont pas non plus allez de juitesse et  

d'attention pour réullir aux sciences exactes et  quant aux connoisiances physiques c'est à celui des 

deux qui est le plus agissant le plus allant qui voit le plus d'objets c'est à celui qui a le plus de force 

et  qui l'exerce davantage à juger des rapports des êtres sensibles et  des loix de la nature. La femme 

qui est foible et qui ne voit rien au dehors apprécie et juge les mobiles qu'elle peut mettre en 

veuvre pour suppléer à sa foiblesse et ces mobiles sont les passions de l'homme.138 [sic] 

 

Der Mensch hat sich von seiner natürlichen Anlage entfernt. Seine Vorstellung von einer ordre 

naturel stellt er eine ordre social gegenüber, die er in einer depravierten Gesellschaft erkennt: „Mais 

l’ordre social est un droit sacré qui sert de base à tous les autres. Cependant ce droit ne vient point 

de la Nature il est donc fondé sur des conventions.“139 Den Ausweg für eine depravierte 

Gesellschaft, die sich ihrer Ursprünglichkeit wieder zuwendet, beschreibt er 1761 in Julie ou la 

Nouvelle Héloïse mit dem Landgut Clarens.  

In seinem Werk Du contrat social ou Principes du droit politique, das ein Jahr später erschien (1762) und 

der Zensur unterlag, legt er seine Vision für eine Gesellschaft dar, deren Zielsetzungen 

selbstverpflichtend sind und auf Freiwilligkeit beruhen, einer volonté générale. Diese Gesellschaft 

konstituiert sich selbst, sodass deren Basis auf einer Selbstgesetzgebung beruhen. Alle Mitglieder 

der Gesellschaft sollten sich einem Gemeinwohl verpflichtet sehen, womit auch der Adel und 

Klerus erfasst werden. Bereits auf den ersten Seiten seines Werks Du contrat social ou Principes du droit 

politique fasst er seine Vision zusammen: 

 

Trouver une forme d'association qui défende et protège de toute la force commune la personne 

et les biens de chaque associé et par laquelle chacun s'unissant à tous n'obéisse pourtant qu'à lui- 

même et reste aussi libre qu'auparavant. Tel est le problème fondamental dont le contrat social 

donne la solution.140  

 

 
138 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Gallimard,1969, S. 737. 
139 Rousseau, Jean-Jacques: Du contrat social ou des principes du droit politique, Manchester: University Press, 1947, S. 4. 
140 Rousseau, Jean-Jacques: Du contrat social ou des principes du droit politique, Manchester: University Press, 1947, S. 13. 



30 
 

Der Theologe Ulrich L. Lehner unterstreicht die Bedeutung von Jean-Jacques Rousseau: 

„Rousseau beklagte, dass das Christentum zu viele Vermittler zwischen dem Göttlichen und dem 

Individuum eingeführt habe. Als Alternative schlug er vor, man solle Gott durch die Fruchbarkeit 

und Schönheit der Natur allein und direkt erfahren […]“141 

Zu dieser Zeit konnte Jean-Jacques Rousseau noch nicht wissen, dass er Ideengeber für Immanuel 

Kants kategorischem Imperativ war, dem er in der Kritik der praktischen Vernunft 1788 Ausdruck 

verlieh.142 Helmut Knufmann sieht in Rousseau sogar „einen Vorläufer Kants“.143  

 

 

 

5. Immanuel Kant 

 

5.1. Sapere aude 

Wenngleich auch die Werke des preußischen Philosophen Immanuel Kant (1724 -1804) erst in den 

1830er Jahren ins Französische von Jules Barni und C.J. Tissot übersetzt wurden144, soll nicht der 

Eindruck erweckt werden, dass sie zur Zeit der Veröffentlichung von Les liaisons dangereuses und Le 

Comte de Valmont, ou les Égarements de la Raison in Frankreich bereits bekannt waren, so muss dennoch 

der kategorische Imperativ an dieser Stelle benannt werden. Immanuel Kant verfasste und erläuterte 

ihn in seinem Werk Kritik der praktischen Vernunft (1788), worin er die persönliche Verantwortung 

für den Einzelnen als auch für die Allgemeinheit hervorhebt und bringt diese in §7 auf den Punkt 

mit: „Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen 

Gesetzgebung gelten könne.“145 Ein gesellschaftlicher Nutzen wird darin postuliert, der auf 

Gegenseitigkeit beruht. Paul Natterer erläutert in Systematischer Kommentar zur Kritik der reinen 

Vernunft:  

[…] im Sinne Kants, dass das Gute als Gegenstand der praktischen Vernunft aus zwei Faktoren 

besteht. Der erste, extrinsische Faktor ist das Gute als inhaltlicher ,Gegenstand‘ der praktischen 

Vernunft. Dieser Inhalt ist empirisch, und durch die individuelle und öffentliche, gesellschaftliche 

Vernunft induktiv zu ermitteln und konstruktiv zu verwirklichen. Der zweite, intrinsische Faktor 

ist die ,Motivation‘ des Verwirklichens des inhaltlich Guten. Diese muss sich, um Gut und Böse 

 
141 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 33. 
142 Mikhail, Thomas: Kant als Pädagoge Einführung mit zentralen Texten, S. 30.  
143 Knufmann, Helmut: Das Böse in den Liaisons Dangereuses des Choderlos de Laclos. Band 5, Reihe Freiburger Schriften zur 
romanischen Philologie, München: Fink, 1965, S. 206. 
144 Plack, Iris: Indirekte Übersetzungen: Frankreich als Vermittler deutscher Literatur in Italien, Tübingen: Narr Francke 
Attempo; 1. Edition, 2015, S. 305.  
145 Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, Erstdruck: Riga (Harknoch) 1788, Berlin: Sammlung Hofenberg, 
2016, S. 30. 

https://de.wikipedia.org/wiki/1724
https://de.wikipedia.org/wiki/1804
https://www.weltbild.de/suche/Paul%20Natterer
https://www.schoeningh.de/display/title/52823


31 
 

überhaupt definieren und unterscheiden zu können, an einem unbedingt Guten ausrichten, das 

formal als Universalisierbarkeit der Motivation gefasst werden kann, als kategorischer imperativ 

der praktischen Vernunft. 146  

Entscheidend ist dabei die ‚Motivation des Verwirklichens des inhaltlich Guten‘, denn es ist eine 

willentliche Umsetzung erforderlich. Paul Heinz Koesters erläutert die Absicht von Immanuel 

Kant:  

Die Gemeinschaft der moralisch Handelnden ist die Kirche. Sie soll eine für alle Menschen 

verbindliche Vernunftreligion stiften […]. Zwischen Religion und irdischer Moral sieht Kant denn 

auch keinen Unterschied. Die Sittengesetze, nach denen zu handeln uns die Vernunft befiehlt, 

sind identisch mit den Geboten Gottes.147  

Der kategorische Imperativ beinhaltet die Umsetzung einer Pflicht und, wie Kant es formulierte, „dem 

moralischen Gesetz in mir.“148 Damit wird der einzelne Mensch in den Fokus seines Imperativs 

gesetzt, der in sich selbst Gesetz ist.  

In seinem Werk Kritik der praktischen Vernunft wird es deutlich:  

 

Das moralische Gesetz ist nämlich für den Willen eines allervollkommensten Wesens ein Gesetz 

der Heiligkeit, für den Willen jedes endlichen vernünftigen Wesens aber ein Gesetz der Pflicht, 

der moralischen Nöthigung, und der Bestimmung der Handlungen desselben durch Achtung für 

dies Gesetz und aus Ehrfurcht für seine Pflicht.149  

 

Somit wird deutlich, dass im Innern des Menschen bereits eine Veranlagung für einen Willen 

besteht und dass das Ausgerichtetsein des menschlichen Vernunftvermögens in einer Ausrichtung 

auf das moralische Handeln besteht.150 Das Wesentliche erstreckt sich somit auf das Handeln: „Die 

Erfüllung der Pflicht besteht in der Form des ernstlichen Willens, nicht in den Mittelursachen des 

Gelingens.“151 Daraus ergibt sich, dass ein Scheitern unerheblich ist.  

Bereits 1140 formulierte der Kirchenrechtler Gratian in einem Dekret ein Regelwerk, das besagt, 

andere so zu behandeln, wie man selbst behandelt sein will und niemandem etwas anzutun, was 

 
146 Natterer, Paul: Systematischer Kommentar zur Kritik der reinen Vernunft, Berlin: Walter de Gruyter, 2002, S. 563. 
147 Koesters, Paul-Heinz: Deutschland deine Denker, Hamburg: Gruner und Jahr, 1984, S. 119. 
148 Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, Erstdruck: Riga (Harknoch) 1788, S. 160. 
149 Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, Erstdruck: Riga (Harknoch) 1788, S. 82. 
150 Broese, Konstantin u.a.: Vernunft der Aufklärung-Aufklärung der Vernunft, Berlin: Akademie Verlag, 2006, S. 18. 
151 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Erstdruck: Berlin (Lagarde und Friedrich) 1790, Berlin: Sammlung 
Hofenberg, 2016, S. 279. 

https://www.weltbild.de/suche/Paul%20Natterer
https://de.wikipedia.org/wiki/Kritik_der_Urteilskraft


32 
 

einem selbst nicht widerfahren soll.152 Ergänzend führt Gerald Mackenthun in Politisches Denken: 

Athen und Rom hinzu:  

Die Formel findet sich auch im […] Neuen Testament als wörtliche Rede Jesu: „Was ihr von 

anderen erwartet, das tut ebenso auch ihnen.“ (Lukas 6,31). […] Anglikanische Christen prägten 

den Ausdruck golden rule um 1615. Die Regel verlangt einen Perspektivenwechsel und macht das 

Sich-Hineinversetzen in die Lage Betroffener zum Kriterium für moralisches Handeln.153 

Die golden rule und der kategorische Imperativ beinhalten jedoch verschiedene moralische Prinzipien. 

Während die golden rule den Einzelnen in den Mittelpunkt rückt und mit Sanktionen belegt, ist der 

kategorische Imperativ weiter gefasst und auf einen Nutzen für die Allgemeinheit bezogen. Folglich 

wird mit der golden rule eine negative Konsequenz verbunden, während der kategorische Imperativ 

auf positive Konsequenzen verweist.  

Jean-Jacques Rousseau begreift die ‚Goldene Regel‘ als natürlichen Anlage im Menschen: 

 

C’est elle qui au lieu de cette maxime sublime de justice raisonnée; Fais à autrui comme tu veux qu’ 

on te fasse inspire à tous les Hommes cette autre maxime de bonté naturelle bien moins parfaite 

mais plus utile peut être que la précédente. Fais ton bien avec le moindre mal d’autrui qu’il est possible. 

C’est en un mot dans ce sentiment Naturel plûtôt que dans des argumens subtils qu’il faut chercher 

la cause de la répugnance que tout homme éprouveroit à mal faire même indépendamment des 

maximes de l’éducation.154[sic] 

 

Mit der appellativen Forderung „Sapere aude! Habe Muth, dich deines eigenen Verstandes zu 

bedienen!“155 die Immanuel Kant 1784 in der Berlinischen Monatsschrift,156 an den Menschen 

schlechthin richtete, wird der Anspruch auf Veränderung verbunden: 

 

Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit. 

Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines Anderen zu 

bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel 

des Verstandes, sondern der Entschließung und des Muthes liegt, sich seiner ohne Leitung eines 

Anderen zu bedienen. Sapere aude! Habe Muth, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist 

also der Wahlspruch der Aufklärung.157 

 
152 Mackenthun, Gerald: Politisches Denken: Athen und Rom, Berlin: VTA-Verlag, 2020, S. 117. 
153 Mackenthun, Gerald: Politisches Denken: Athen und Rom, S. 117. 
154 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, 225. 
155 Kant, Immanuel: „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?”, In: Kants Werke, Band 8, Berlin: 1968, S. 35. 
156 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 38. 
157 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 38.  



33 
 

Diese Veränderung sollte den Menschen der gesamten Gesellschaft betreffen. Es ist ein 

utilitaristisches Vorhaben, das nicht nur die Gesellschaft schlechthin in den Fokus setzt, sondern 

den einzelnen Menschen zum Subjekt erhebt, das selbstbestimmt mittels seines Verstandes handelt 

und dadurch Aufwertung erfährt. Dabei appelliert Kant an den Verstand des Menschen, an sein 

Denkvermögen, das ihn zum Handeln befähigt. Das Denken setzt also eine mutige Gesinnung 

voraus.158 In der Einleitung zu Vernunft der Aufklärung - Aufklärung der Vernunft geben Konstantin 

Broese u.a. folgende Erklärung ab:  

 

Grundsätzlich wird im Imperativ des Kantschen ‚sapere aude!‘ nicht die Verstandestätigkeit selbst, 

sondern eine veränderte mutige Einstellung des Gemüts gefordert, bevor es zum sapere kommen 

kann- das Denken setzt also eine mutige Gesinnung voraus. […] Das finale Ausgerichtetsein des 

menschlichen Vernunftvermögens besteht in einer Ausrichtung auf das moralische Handeln.“159 

[Hervorhebungen im Original]  

 

Der Mensch soll sich selbst zum freien Denken öffnen und erziehen mittels seiner Vernunft. 

Mittels der Vernunft können Schlussfolgerungen gezogen werden, die unabhängig von Erfahrung 

sind. In Kritik der Urteilskraft konkretisiert Immanuel Kant die Begriffe Vernunft und Verstand: 

„Die Vernunft ist ein Vermögen der Prinzipien, und geht in ihrer äußersten Forderung auf das 

Unbedingte; da hingegen der Verstand ihr immer nur unter einer gewissen Bedingung, die gegeben 

werden muss, zu Diensten steht.“160Kant vertieft seinen Anspruch mit der Aussage: „Zu dieser 

Aufklärung aber wird nichts erfordert als Freiheit; und zwar die unschädlichste unter allem, was nur 

Freiheit heißen mag, nämlich die: von seiner Vernunft in allen Stücken öffentlichen Gebrauch zu 

machen. [Hervorhebung durch den Verfasser]”161 Er sieht einen Nutzen, der über den des 

Einzelnen hinausgeht und führt dazu aus: 

 

Wenn denn die Natur unter dieser harten Hülle den Keim, für den sie am zärtlichsten sorgt, 

nämlich den Hang und Beruf zum freien Denken, ausgewickelt hat: so wirkt dieser allmählich zurück 

auf die Sinnesart des Volks (wodurch dieses der Freiheit zu handeln nach und nach fähiger wird), 

und endlich auch sogar auf die Grundsätze der Regierung, die es ihr selbst zuträglich findet, den 

Menschen, der nun mehr als Maschine ist, seiner Würde gemäß zu behandeln.162 [sic] 

 

 
158 Broese, Konstantin u.a.: Vernunft der Aufklärung-Aufklärung der Vernunft, S. 18. 
159 Broese, Konstantin u.a.: Vernunft der Aufklärung-Aufklärung der Vernunft, S. 18. 
160 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Hrsg. Karl Vorländer, Leipzig: F. Meiner Verlag, 1913, S. 266.  
161 Kant, Immanuel: Was ist Aufklärung? Aufsätze zur Geschichte und Philosophie, Hrsg: Jürgen Zehbe, Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1994, S. 56. 
162 Kant, Immanuel: Was ist Aufklärung? Aufsätze zur Geschichte und Philosophie, Hrsg: Jürgen Zehbe, S. 61. 



34 
 

In Metaphysik der Sitten erklärt Kant seinen Ansatz mit der „Menschheit in unserer eigenen 

Person“163  

 

Der Begriff gibt zu erkennen, dass Kant das Geistige, Vernünftige […] im Kontext des 

menschlichen Daseins belässt. Weil jeder Mensch immer von sich aus nach eigener Einsicht 

entscheiden will, hat das empirische Einzelwesen neben dem intelligiblen auch einen normativen 

Kern, von dem aus es in der Lage ist, sich selbst als Mensch zu begreifen, der mit anderen 

Menschen verbunden ist. Die Quintessenz der kantischen Moralphilosophie besteht darin, dass 

sich der Mensch selbst ein Beispiel zu geben hat, und wenn dies in unserem Handeln hervortreten 

soll, ist jede moralische at als ein exemplarischer Akt zu verstehen. Insofern wir die Verbundenheit 

der Menschen denken, exemplifiziert sich aufrund der Universalität des Gebots der Humanität 

die Menschheit in der Person des einzelnen Menschen.164  

 

Kant geht von Hindernissen aus, die es zu überwinden gilt: 

 

Die Hindernisse der Aufklärung liegen nicht in den Irrtümern des Kopfes, sondern in der 

Unentschlossenheit des Herzens. Aufklärendes Denken artikuliert sich daher zuerst als Wille zum 

Denken und Andersdenken und ist als erkenntnisethische Anstrengung im innersten Kern der 

Tat.165 

 

 

 

5.2. Kopernikanische Wende  

 

In der Kritik der reinen Vernunft (1781) vollzieht Immanuel Kant seine kopernikanische Wende. „Dabei 

trennt Kant die Vernunft von der Erfahrung und versucht zu erklären, dass nicht die erfahrbaren 

Dinge das Denken bestimmen, sondern umgekehrt, das Denkvermögen des Menschen sich die 

Dinge unterwirft. Das bedeutet: Die Wirklichkeit zeigt sich dem Menschen nur aufgrund seines 

besonderen Erkenntnisvermögens so und nicht anders.“166 Demzufolge leugnet er Gott, der als 

Erscheinung nicht erfahrbar sein kann, er setzt aber auf die Erkenntnis, die im Subjekt selbst, dem 

Menschen, liegt. Kant geht von dem ‚Begriff‘ Gott aus, der vom Verstand gebildet wird. Seine 

Existenz kann nicht erfahren werden, sondern dass, die „Existenz als sein Merkmal gedacht werden 

 
163 Kant, Immanuel: Metaphysik der Sitten, Kant's Werke. Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, 
Teil 1, Band 6, Berlin: Georg Reimer, 1907, S. 392.  
164 Broese, Konstantin u.a.: Vernunft der Aufklärung-Aufklärung der Vernunft, S.17. 
165 Pütz, Peter: Die deutsche Aufklärung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1991, S. 10. 
166 Pesch, Volker: „Immanuel Kant”. In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der Antike bis zur 
Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006, S. 128. 



35 
 

müsse.“ 167Immanuel Kant vertieft seinen Denkansatz in Kritik der Urteilskraft (1790): „Folglich 

müssen wir eine moralische Weltursache (einen Welturheber) annehmen, um uns, gemäß dem 

moralischen Gesetz, einen Endzweck vorzusetzen; und so weit als das letztere notwendig ist, so 

weit ist auch das erstere anzunehmen: nämlich es sei ein Gott.“168 Dem moralischen Gesetz wird 

mit Kants kategorischen Imperativ Ausdruck verliehen. Für Immanuel Kant ist der Gottesbeweis nicht 

erfahrbar, sondern wird durch Denken ermöglich. Es ist die Moral, auf die er abhebt. Sie bildet den 

Ausweg aus dem Dilemma zwischen Erfahrbarem/Empirischem und Nicht-Erfahrbarem/Nicht-

Empirischem. „Dieses moralische Argument soll keinen objektiv-gültigen Beweis vom Dasein 

Gottes an die Hand geben, nicht dem Zweifelsgläubigen beweisen, daß ein Gott sei; sondern daß, 

wenn er moralisch konsequent denken will, die die Annehmung dieses Satzes unter die Maximen 

seiner praktischen Vernunft aufnehmen müsse.“169 Norbert Fischer stellt fest, dass Kants Philosophie 

ähnlich wie Augustinus betreibt und angeregt wird von Grundfragen, die sich ihm auch aus dem 

biblischen Glauben aufgedrängt haben sowie Kants „indirekte Referenz auf Augustinus.“ 170 So 

erklärt Augustinus von Hippo (354-430) in seinen Confessiones: „So ist also, Herr mein Gott, etwas 

in mir, das dich zu fassen vermag?“171 Immanuel Kant geht davon aus, dass das Subjekt (der 

Mensch) selbst entscheidet, wie die Dinge erscheinen und zwar mittels seines Verstandes. Seine 

Schlussfolgerung lautet: „[…] Ich musste also das Wissen aufheben, um zum Glauben Platz zu 

bekommen […].“172 Er baute damit eine Brücke zwischen Erfahrbarem und Nicht-Erfahrbarem, 

zwischen den Empiristen und Rationalisten.  

Eine willentliche Entscheidung ist notwendig, eine Öffnung für den Glauben.173 Immanuel Kant 

führt aus: 

 

In dem Sinnlichen aber und den Erscheinungen heißt das, was dem logischen Gebrauche des 

Verstandes vorhergeht, das Erscheinende, dagegen die reflektierte Erkenntnis, welche aus der 

mittels des Verstandes erfolgenden Vergleichung mehrerer Erscheinungen hervorgeht, heißt 

Erfahrung. Der Weg von dem Erscheinen zur Erfahrung führt daher nur durch die Reflexion 

gemäß dem logischen Gebrauche des Verstandes. Die allgemeinen Begriffe der Erfahrung werden 

 
167 Sala, Giovanni B.: Kant und die Frage nach Gott: Gottesbeweise und Gottesbeweiskritik in den Schriften Kants, Berlin: Walter 
de Gruyter, 1990, S. 52. 
168 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Berlin: Sammlung Hofenberg, 2016, S. 278.  
169 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Berlin: Sammlung Hofenberg, 2016, S. 278.) 
170 Fischer, Norbert: Kants Grundlegung einer kritischen Metaphysik, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2010, S. 2. 
171 Augustinus: Bekenntnisse des heiligen Augustinus, Übersetzung von Otto F. Lachmann, Hamburg: Tredition GmbH, 
2012, S. 7.  
172 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Leipzig: Inselverlag, 1920, S. 24. 
173 Vgl. Joseph Ratzinger über Credo: „Es bedeutet, dass der Mensch Sehen, Hören und Greifen nicht als die Totalität 
des ihn Angehenden betrachtet, dass er den Raum seiner Welt nicht mit dem, was er sehen und greifen kann, abgesteckt 
ansieht sondern eine zweite Form von Zugang zum Wirklichen sucht, die er eben Glauben nennt, und zwar so, dass 
er darin sogar die entscheidende Eröffnung seiner Weltsicht überhaupt findet.” In: Einführung in das Christentum, 
München: Kösel-Verlag, 1968, Augsburg: Verlagsgruppe Weltbild GmbH, 2005, S. 43.  

https://de.wikipedia.org/wiki/354
https://de.wikipedia.org/wiki/430
https://de.wikipedia.org/wiki/Kritik_der_Urteilskraft
https://de.wikipedia.org/wiki/Kritik_der_Urteilskraft


36 
 

empirische genannt und ihre Gegenstände Erscheinungen; die Gesetze aber sowohl der 

Erfahrung als überhaupt aller sinnlichen Erkenntnis heißen die Gesetze der Erscheinungen.174 

 

Daraus folgt: „Das menschliche Erkenntnisvermögen der Erfahrungswelt bildet nicht ab, sondern 

strukturiert. […].“175 Die Voraussetzung für ein eigenverantwortliches Handeln mittels Verstandes 

setzt Erkenntnis voraus, was durch freies Denken ermöglicht wird. Paul Hazard ergänzt: 

 

Sans doute; mais à condition d’étendre sans limites, et jusqu’aux extrêmes audaces, les pouvoirs 

de cette faculté supérieure. Son privilège était d’établir des principes clairs et véritables, pour 

arriver à des conclusions non moins claires et non moins véritables. Son essence était d’examiner; 

et son premier travail, de s’en prendre au mystérieux, à l’inexpliqué, à l’obscur, pour projeter sa 

lumière sur le monde. Le monde était plein d’erreurs, créées par les puissances trompeuses de 

l’âme, garanties par des autorités non contrôlées, répandues à la faveur de la crédulité et de la 

paresse, accumulées et fortifiées par l’œuvre du temps : aussi devait-elle se livrer d’abord à un 

immense déblayage. Détruire ces erreurs innombrables, c’était sa mission, elle avait hâte de 

l’accomplir. Mission qu’elle tenait d’elle -même, de la valeur de son être propre.176 

 

Angesichts der Irrtümer ‚Le monde était plein d’erreurs‘ gibt es keinen Abschluss der Erkenntnis. 

„On s’aperçoit qu’elle n’est jamais tout à fait certaine de ses affirmations, que les notions en 

apparence les plus évidentes ne sont jamais que des problèmes.“177 Es wird deutlich, dass 

Behauptetes sich selbst negiert. Unter Bezug auf eine Aussage, die Kant getroffen haben soll, wird 

diese Einschätzung in Manfred Geier in Aufklärung Das europäische Projekt, bestätigt: „Er [Kant] 

verwies darauf, dass Aufklärung kein Zustand ist, sondern ein Prozess, kein Sein, sondern ein 

Werden, wobei der Ausgang der Geschichte offen ist.“178  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
174 Kant, Immanuel: Sämtliche Werke Band 5, Hrsg. Karl Vorländer, Leipzig: F. Meiner, 1920, S. 98. 
175 Pesch, Volker: „Immanuel Kant“. In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der Antike bis zur 
Gegenwart, S. 132 u. S. 133. 
176 Hazard, Paul: La crise de la conscience européenne 1680 — 1715, S. 121. 
177 Hazard, Paul: La crise de la conscience européenne 1680 — 1715, S. 115. 
178 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, 2017, S. 10. 



37 
 

6. Dictionnaires 

 

6.1. Pierre Bayle: Dictionnaire historique et critique, 1690 

 

Es stellt sich die Frage, was die Vernunft ausmacht, denn die Individualität des Handelnden prägt 

auch seine Entscheidungen. Um dem Vernunft-Begriff gerecht zu werden, sollen verschiedene 

Enzyklopädien Auskunft über mögliche Definitionen als auch deren Verfasser Raum gegeben 

werden. 

Der im „Exil lebende Protestant Pierre Bayle (1647-1706)“179 markierte mit seinem Dictionnaire 

historique et critique (1690) den Anfang einer schriftlichen Erfassung des Wissens seiner Zeit. Seine 

Besonderheit lag in der Dokumentation von Thesen und Gegenthesen, die gleichberechtigt 

gegenübergestellt wurden, so dass der Rezipient zum ‚selbständigen Denken‘ angeregt wurde. 

Dabei griff er auf das Werk Dictionnaire universel, Contenant generalement tous les mots françois tant vieux 

que modernes et les termes de toutes les sciences et des arts aus dem Jahr 1684 von Antoine Furetière (1619-

1688) zurück, das der Zensur unterlag. Die Drucklegung des Werks von Pierre Bayle erfolgte 

deshalb im Ausland und zwar in Den Haag und Rotterdam im Jahr 1690. Paul Hazard gibt das 

Vorhaben von Pierre Bayle wie folgt an:  

 

Environ le mois de décembre, 1690, je formai le dessein de composer un dictionnaire critique, qui 

contiendrait un recueil des fautes qui ont été faites, tant par ceux qui ont fait des dictionnaires que 

par d’autres écrivains, et qui réduirait sous chaque nom d’homme ou de ville les fautes concernant 

cet homme ou cette ville […]. […] ce Dictionnaire historique et critique, reste le réquisitoire le plus 

accablant qu’on ait jamais dressé pour la honte et pour la confusion des hommes. Presque à chaque 

nom surgit le souvenir d’une illusion, d’une erreur, d’une fourberie ou même d’un crime. Tous ces 

rois qui ont fait le malheur de leurs sujets; tous ces papes qui ont abaissé le Catholicisme au niveau 

de leurs ambitions, de leurs passions; tous ces philosophes qui ont bâti des systèmes absurdes; 

tous ces noms de villes, de pays qui rappellent des guerres, des spoliations, des massacres […].180 

 

Pierre Bayles Konfrontation mit Staat und Kirche liegt auf der Hand und er ist nicht müde mit 

Kritiken nachzulegen und zwar in seinem ab 1704 erscheinendem Werk Réponse aux questions d’un 

provincial, das er in mehreren Bänden bis zu seinem Tod veröffentlicht: 

 

 
179 Grimm, Jürgen, überarb. von Franziska Sick: „Klassik, Literatur und Kunst im Zeitalter der absoluten Monarchie”, 
In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2014, S. 154. 
180 Hazard, Paul: La crise de la conscience européenne 1680 — 1715, S. 137. 

https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Dictionaire_universel,_Contenant_generalement_tous_les_mots_fran%C3%A7ois_tant_vieux_que_modernes,_%26_les_termes_de_toutes_les_sciences_et_des_arts&action=edit&redlink=1
https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Dictionaire_universel,_Contenant_generalement_tous_les_mots_fran%C3%A7ois_tant_vieux_que_modernes,_%26_les_termes_de_toutes_les_sciences_et_des_arts&action=edit&redlink=1


38 
 

Je crois m'être aperçu par quelques-unes de vos lettres qu'à l'égard de la Trinité, et de quelques 

autres articles du Christianisme vous pretendez que la raison soit obligée de se captiver sous 

l'autorité de Dieu, mais que pour ce qui regarde le peché d'Adam et toutes ses suites, il faut 

soumettre les paroles de l'Ecriture au Tribunal des Philosophes. Vous me feriez pitié si vous aviez 

effectivement cette pensée, et si vous poussiez li loin la disparate.181 

 

 

 

6.2. Denis Diderot und Jean-Baptiste D’Alembert: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné 

des sciences, des arts et des métiers par une société des gens de lettres, 1751 

 

Eines der bekanntesten Werke des 18. Jahrhunderts, gefolgt von Voltaires Dictionnaire philosophique 

aus dem Jahr 1764, ist jedoch die Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers 

par une société des gens de lettres, deren erster Band am 1. Juli 1751 ausgeliefert wurde182, wobei Bayles 

dictionnaire das wichtigste Vorbild für die Encyclopédie war.183 Für dieses von Denis Diderot (1713-

1784 ) und Jean-Baptiste D’Alembert184 (1717-1783) herausgegebene Nachschlagwerk, konnten 

Enzyklopädisten gewonnen werden, die eigene Textbeiträge einstellten, somit verantwortlich- ganz 

im Sinne der Aufklärung- waren. Darunter befanden sich u. a. Voltaire, Rousseau, Montesquieu, 

Jaucourt und die Herausgeber Diderot und D’Alembert. Inspiriert wurde Diderot zuvor durch die 

in England 1728 von Ephraim Chambers verfasste Cyclopaedia: or an Universal Dictionary of Arts and 

Sciences, mit deren Übersetzung ins Französische wurden seitens des Buchhändlers André-Francois 

Le Breton, Diderot und d’Alembert betraut.185 Es entstand in der Nachfolge die Encyclopédie ou 

Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par une société des gens de lettres. Mit der Verbreitung186 

der Encyclopédie wurde ‚Sprengstoff‘ in die französische Gesellschaft getragen, die letztendlich in der 

französischen Revolution mündete, denn „die hinter der Encyclopédie sichtbar werdende aufklärende 

 
181 Bayle, Pierre: Réponse aux questions d’un provincial, Tome trois, Rotterdam: Reinier Leers, 1706, S. 641. 
182 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, S. 144. 
183 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 187. 
184 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, S.145. Der Name von Jean-Baptiste D’Alembert lautete 
ursprünglich Jean-Baptiste Lerond, ein Findelkind, das auf den Stufen der Kapelle Saint Jean-Lerond gefunden wurde. 
Die leibliche Mutter war Marquise de Tencin, der Vater des nichtehelich geborenen Kindes war der Chevalier 
Destouches. Jean-Baptiste änderte seinen Namen in Jean-Baptiste Daremberg unter Anspielung auf seine adelige 
Herkunft zu ‚d’Alembert‘. 
185 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, S. 141. 
186 Gumbrecht, Hans Ulrich (Ed.) et al.: Sozialgeschichte der Aufklärung in Frankreich, Teil 2, Medien, Wirkungen, Berlin: 
Walter de Gruyter Oldenbourg, 2018, Reprint 2017, S. 180. „Danach war zunächst die Encyclopédie viel stärker 
verbreitet, als lange Zeit angenommen wurde. Beschränkt man sich auf die sechs Ausgaben der Diderotschen 
Encyclopédie, die vor 1789 im Königreich ausgeliefert wurden, und von denen mehr als die Hälfte der Quartausgabe von 
Genf und Neuchatel angehört. […] Vor der französischen Revolution erreichen den französischen Leser insgesamt 
[…] fast 15 000 Encyclopédies.“ 

https://de.wikipedia.org/wiki/1713
https://de.wikipedia.org/wiki/1784
https://de.wikipedia.org/wiki/1717
https://de.wikipedia.org/wiki/1783


39 
 

Ideologie gilt als Vorbereiter der Französischen Revolution […].“187 Sie gilt als „Schlüsseltext des 

Siècle des Lumières“188 und wurde in der Zeit von „1751 bis 1780 in 35 Bänden“189 herausgegeben.  

 

Die Encyclopédie will die Wissenschaften und das Wissen der Zeit sammeln, ordnen und in einem 

kohärenten System darstellen. […] Diesem Ziel liegt die Vorstellung zugrunde, dass zwischen dem 

Fortschritt im Wissen und dem der Gesellschaft ein direkter Zusammenhang besteht. […] Der 

entendement (die auf Vernunft gründende Erkenntnis) fungiert darin als übergeordnete Instanz. Die 

göttliche Offenbarung als Ursprung des Wissens ist damit entthront […]. Die Veröffentlichung 

der Encyclopédie wird mehrfach unterbrochen bzw. zeitweise verboten. 190 

 

Wolfgang Röd hebt die Bedeutung der Encyclopédie hervor: „Nicht zuletzt verdankten die 

Aufklärungsideen ihre Breitenwirkung dem Umstand, dass in der Enzyklopädie eine 

Zusammenfassung der grundlegenden Gedanken der Aufklärung und den verschiedenen Aspekten 

der zeitgenössischen Kultur zur Verfügung gestellt wurde.“191 Zusätzlich wurde der Inhalt der 

Enzyklopädie auch als Illustration dargeboten, die dem Betrachter die Möglichkeit der 

Interpretation eröffnete. Diderot und d’Alemberts Nachfolger Jaucourt (ab 1760) beauftragten den 

Kupferstecher Charles-Nicolas Cochin der Jüngere, (1715-1790) erst einundzwanzig Jahre nach 

Erscheinen des ersten Bandes der Encyclopédie, die im Jahr 1751 erfolgte, mit der Fertigung von 

Illustrationen, die der Encyclopédie in Band 1 vorangestellt werden sollten.  

 

La participation de Cochin à Illustration de l'Encyclopédie est assez tardive et limitée. Il n'a fourni 

que deux dessins destinés au recueil […]. […] Après l'interdiction en 1759 de la poursuite de 

l'entreprise, et les libraires, essentiellement Le Breton, décident de publier les planches en 

attendant de pouvoir livrer les volumes du texte. C'est sans doute à ce moment que les libraires 

commandent à Cochin un frontispice destiné à être relié en tête du premier volume (paru en1751): 

la date précise de la commande est inconnue, le dessin est signé de 1764 […] Ainsi le frontispice 

dut être livré en même temps que les derniers volumes de planches pour être inséré dans le premier 

tome paru 21 ans plus tôt.[…] Le frontispice paraît avoir immédiatement fait corps avec le texte, 

et il a été copié pour toutes les éditions successives de l’ Encyclopédie: pour la seconde édition in-

folio publiée à Genève […].Ce second frontispice est complété par Cochin par l'adjonction en bas 

 
187 Woyciechowski, Sarah:Haftungsgrenzen im französichen Deliktsrecht, Tübingen: Mohr Siebeck, 2017, S. 85. 
188 Stenzel, Harmut: „Literatur und aufklärerisches Denken, Vernunft und Fortschritt”, In: Hartwig, Susanne und 
Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 164. 
189 Stenzel, Harmut: „Literatur und aufklärerisches Denken, Vernunft und Fortschritt” In: Hartwig, Susanne und 
Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, S. 163 und 164. 
190 Stenzel, Harmut: „Literatur und aufklärerisches Denken, Vernunft und Fortschritt”, In: Hartwig, Susanne und 
Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, S. 165. 
191 Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, von Newton bis Rousseau, S. 163. 



40 
 

à gauche d'une presse et de divers arts mécaniques, comme l'horlogerie, conséquences des arts et 

des sciences présentés dans l'Encyclopédie; […] 

(a) Frontispice; relié en tête du tome 1, 1751, entre deux feuilles, l'une portant le titre: Frontispice 

de l'Encyclopédie, l'autre «Explication du frontispice» que nous reproduisons ici intégralement : 

Sous un Temple d'Architecture Ionique, Sanctuaire de la Vérité, on voit la Vérité enveloppée d'un 

voile et rayonnante d'une Lumière qui écarte les nuages et les disperse. A droite de la Vérité, la 

Raison et la Philosophie s'occupent l'une à lever, l'autre à arracher le voile de la Vérité. A ses piés, 

la Théologie agenouillée reçoit la lumière d'en haut. En suivant la chaine des figures on trouve du 

même côté la Mémoire, l'Histoire Ancienne et Moderne, l'Histoire écrit les fastes et le Tems lui 

sert d'appui. Au dessous sont groupées l'Astronomie, la Géométrie, et la Physique. Les figures au 

dessous de ce groupe montrent l’Optique, la Botanique, la Chymie et l’Agriculture En bas sont 

plusieurs Arts et Professions qui émanent des Sciences. A gauche de la Vérité on voit l'Imagination 

qui se dispose à couronner et embellir la Vérité. Au dessous de l'Imagination, le Dessinateur a 

placé les différens genres de Poësie, Epique, Dramatique, Satyrique et Pastorale. Ensuite viennent 

les autres arts d’Imagination, la Musique, la Peinture la Sculpture, et l’Architecture.192 [sic] 

 

Dabei setzten die Verfasser mit der bildlichen Darstellung in allegorischer Form auf das Selbst-

Erschließen des Gemeinten seitens des Rezipienten. Laut Definition im Lexikon der Sprachkunst: die 

rhetorischen Stilformen, mit über 1000 Beispielen wird mit einer Allegorie -andere Rede-: „ein abstrakter 

Begriff [wird] durch ein Bild dargestellt […].“193 „Die Allegorie, ist eine Form der Bildlichkeit, die 

sich in der Regel durch die Koexistenz zweier Bedeutungen oder Bedeutungsebenen 

auszeichnet.“194 Durch die bildliche Darstellung konnte sich der Konsument -über das Lesen 

hinaus- komprimiert dem Inhalt der Encyklopédie nähern, zumal die „Lesekompetenz im Europa 

des 18. Jahrhunderts“195 noch in der Entwicklung war. Der Rezipient wird letztlich dem 

aufklärerischen Gedanken gerecht, durch pensez-vous même oder sapere aude sich selbst Unbekanntes 

zu erschließen.  

Da, wie bereits erwähnt, die Aufklärung die Ganzheit der Gesellschaft erfasste und jeder Einzelne 

sich als Teil eines Puzzles mit eigenen Unsicherheiten begriff, liegt es auf der Hand, dass eine 

isolierte Definition von Begriffen wie reason, raison, Vernunft nicht möglich ist, da Grenzbereiche 

sich vermengen und deshalb nicht absolut sein können. So ist beispielsweise in der Encyclopédie 

unter dem Begriff raison eine Grenzziehung zwischen Vernunft und Glauben auszumachen: „Il faut 

 
192 Michel, Christian: Charles -Nicolas Cochin et le livre illustré au XVIIIᵉ siècle, Genève/Schweiz: Librairie Droz; Paris: 
Librairie Champion, 1987, S. 284-285. 
193 Harjung, J. Dominik: Lexikon der Sprachkunst: die rhetorischen Stilformen, mit über 1000 Beispielen, München: Beck’sche 
Verlagsbuchhandlung, 2000, S. 34. 
194 Burdorf, Dieter u.a.: Metzler Lexikon Literatur, 3. Auflage, Stuttgart: J.B. Metzler’sche Verlagsbuchhandlung und Carl 
Ernst Poeschel Verlag GmbH, 2007, S. 13. 
195 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 17. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Encyclop%C3%A9die_ou_Dictionnaire_raisonn%C3%A9_des_sciences,_des_arts_et_des_m%C3%A9tiers


41 
 

maintenant marquer les bornes précises qui se trouvent entre la foi et la raison.”196 Ingrun 

Hillesheim weist darauf hin, dass dies  

 

im Frankreich des 18. Jahrhunderts nicht sonderlich überraschend ist. Immerhin bedeutet 

Aufklärung dort im hohen Maße Auseinandersetzung mit theologischen Positionen und ist 

insbesondere dem Kampf gegen bestimmte Praktiken des Katholizismus wie z.B. dem 

Reliquienkult verpflichtet. So entstehen bereits die Begriffe Enlightenment, Lumières und Aufklärung 

[…].197 

 

 

 

6.3. Louis de Jaucourt: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et  

des métiers par une société des gens de lettres, 1751 

 

Ausgearbeitet und gezeichnet mit (D.J.) wurde der folgende Artikel von dem aus einer 

hugenottischen Familie stammenden Louis de Jaucourt (1704 -1779), der für die meisten Artikel in 

der Encyclopédie verantwortlich ist und der ab 1760 Nachfolger von d’Alembert ist mittels der 

Lichtmetaphorik soll die neue Bewegung erklärt werden, die als Licht der Vernunft nunmehr 

herüberkommt.  

 

Par raison on peut aussi entendre l’enchaînement des vérités auxquelles l’esprit humain peut 

atteindre naturellement, sans être aidé des lumieres de la foi. Les vérités de la raison sont de deux 

sortes; les unes sont ce qu’on appelle les vérités éternelles, qui sont absolument nécessaires; en sorte 

que l’opposé implique contradiction; et telles sont les vérités dont la nécessité est logique, 

métaphysique ou géométrique, qu’on ne sauroit renverser sans être mené à des absurdités. Il y’ en 

a d’autres qu’on peut appeller positives, parce qu’elles sont les lois qu’il a plû à Dieu de donner à la 

nature, ou parce qu’elles en dépendent. Nous les apprenons ou par l’expérience, c’est-à-dire à 

posteriori, ou par la raison, et à priori, c’est-à-dire par des considérations tirées de la convenance, qui 

les ont fait choisir. Cette convenance a aussi ses règles et ses raisons; mais c’est le choix libre de 

Dieu; et non pas une nécessité géométrique qui fait préférer le convenable. Ainsi on peut dire que 

la nécessité physique est fondée sur la nécessité morale, c’est-à-dire sur le choix du sage, digne de 

 
196 Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par 
une société des gens de lettres, Tome treizième, Neufchastel: Samuel Faulche & Compagnie, 1765, S. 773. 
197 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 50. 

https://de.wikipedia.org/wiki/1704
https://de.wikipedia.org/wiki/1779
https://de.wikipedia.org/wiki/Encyclop%C3%A9die_ou_Dictionnaire_raisonn%C3%A9_des_sciences,_des_arts_et_des_m%C3%A9tiers


42 
 

sa sagesse, et que l’une aussi bien que l’autre doit être distinguée de la nécessité 

géométrique.[…].198[sic] 

 

Nahezu apodiktisch legt sich Louis de Jaucourt fest, um für seine Definition von raison zu werben. 

Er zielt auf eine Zweiteilung ab, die eine Wahl zulässt: „Il y en a d’autres qu’on peut appeller positives, 

parce qu’elles sont les lois qu’il a plû à Dieu de donner à la nature, ou parce qu’elles en dépendent. 

Nous les apprenons ou par l’expérience, c’est-à-dire à posteriori, ou par la raison, et à priori, c’est-à-

dire par des considérations tirées de la convenance, qui les ont fait choisir.” Er weist auf eine freie 

Wahl hin „le choix libre”, die erforderlich für die „vérités de la raison” ist.  

In der Encyclopédie weist der Eintrag liberté des Enzyklopädisten Louis de Jaucourt auf eine natürliche 

Anlage im Menschen hin, die ihm Macht und Wille verleihen, eine inhärente Macht, die den 

Menschen führt -au-dedans de moi, un principe, une cause supérieure qui régit mes pensées-sich für oder gegen 

etwas zu entscheiden und dass der Mensch lediglich ein Motiv braucht, um zu handeln. Er setzt 

eine Erkenntnis voraus: 

 

La liberté réside dans le pouvoir qu’un être intelligent a de faire ce qu’il veut, conformément à sa 

propre détermination. […] Elle ne s’étend pas pourtant sur les notions générales du bien et du 

mal. La nature nous a faits de manière, que nous ne saurions nous porter que vers le bien […]. Il 

y a donc sans contredit, au-dedans de moi, un principe, une cause supérieure qui régit mes pensées, 

qui les fait naître, qui les éloigne, qui les rappelle en un instant et à son commandement; et par 

conséquent il y a dans l’homme un esprit libre, qui agit sur soi-même comme il lui plaît. […] donc 

si l’équilibre du cerveau subsistant, l’âme se détermine à penser vertueusement, elle n’aura pas 

moins le pouvoir de s’y déterminer, quand ce sera la disposition matérielle à penser vicieusement 

qui l’emportera sur l’autre; donc à quelque degré que puisse monter cette disposition matérielle 

aux pensées vicieuses, l’âme n’en aura pas moins le pouvoir de se déterminer au choix des pensées 

vertueuses; donc l’âme a en elle-même le pouvoir de se déterminer malgré toutes les dispositions 

contraires du cerveau; donc les pensées de l’âme sont toujours libres […].199 [sic] 

 

Um eine Erkenntnis gewinnen zu können, bedarf es der Freiheit. Diese Freiheit ist im Menschen 

angelegt, der durch Bejahung oder Verneinung, durch die Wahl zwischen Gut du Böse, die Freiheit 

des Andersdenken, durch eine Bewusstseinswerdung, einer Reflexion, zu einer Erkenntnis gelangt, 

die zu einer Wahl führt. Es ist die Freiheit, die durch Handlung umgesetzt wird, wie es Voltaire 

propagierte. Der Mensch wird verantwortlich für diese Entscheidung, was ihn vom Tier, wie es 

 
198 Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par 
une société des gens de lettres, Tome treizième, S. 773. 
199 Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par 
une société des gens de lettres, Tome neuvième, Neufchastel: Samuel Faulche & Compagnie, 176, S. 462 ff. 



43 
 

Rousseau formulierte, élève au-dessus des bêtes. Es bedeutet eine Freiheit des Willens, die an die Grenze 

des anderen stößt, der ebenso seine Freiheit lebt und in seiner Grenze nicht verletzt werden will. 

Es ist ein zutiefst menschliches Recht auf Individualität und Respekt.200  

 

 

 

7. Ständeordnung des 18. Jahrhunderts mit ihren Bedingungen 

 

Die „Ständeordnung des 18.Jahrhunderts sah vor, dass jemand nach seinem Range auftreten muss, 

ansonsten, so attestiert Norbert Elias in Die höfische Gesellschaft, „verliert er den Respekt seiner 

Gesellschaft.“201 Das heißt, dass das Sichtbare, das Äußere über die Reputation entscheidet: Je 

mehr, desto besser. Dieser Anschein verleiht der Person mehr Glanz und noch mehr Prestige, was 

eine unlimitierte Entwicklung zu Lasten derer ist, die diesem Stand nicht angehören und bedeutet 

für den unteren Stand der Bauern, das Umgekehrte: die Armen werden noch ärmer, da diese die 

Steuerlast tragen. Da dem Adel per Gesetz verboten ist, sich an irgendwelchen kommerziellen 

Unternehmungen zu beteiligen, um auf diese Weise sein Einkommen zu vermehren und dies mit 

dem Verlust des Titels und des Ranges bedroht wird202, trägt die Last der Arbeit der unterste Stand. 

„Die Belohnung für die Steuerpächter sind die Reichtümer, und die Reichtümer machen sich selbst 

belohnt. Ruhm und Ehre sind die Belohnung desjenigen Adels, der nichts anderes kennt, nichts 

anderes sieht, nichts anderes fühlt als Ruhm und Ehre.203 Dem Adel wird eine Überlegenheit, eine 

Souveränität, eingeräumt, die ihn von der Gesellschaft abhebt. Dabei wird innerhalb dieses Standes 

zwischen noblesse d’épée von noblesse de robe unterschieden, was berufliche Aufstiegschancen eröffnet 

aber auch verwehrt. Sie verstanden sich als konkurrierende Systeme, denn durch wirtschaftlichen 

Erfolg, wurde es möglich, zur noblesse de robe zu gelangen, aber auch durch die Ausübung von 

Verwaltungsämtern oder aber auch als Angehöriger von „hohen Gerichtshöfen“204. Es zeichnete 

sich ein Aufschwung bürgerlicher Kreise ab und die höfische Welt begann zu zerfallen.205 In der 

Folge trat das großstädtische Paris an die Stelle des höfischen Versailles, wo offene Salonkultur 

begann, die geschlossene Hofkultur zu verdrängen.206 Es entstehen neue Ordnungen, die von 

 
200 Bereits 1789 fand dies Ausdruck im Artikel 4 der Déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen: „La liberté consiste à 
pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas à autrui: ainsi l’exercice des droits naturels de chaque homme n’a de bornes que 
celles qui assurent aux autres membres de la société la jouissance de ces mêmes droits. Ces bornes ne peuvent être 
déterminées que par la loi.” 
201 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, Frankfurt a. Main: Suhrkamp, 1999, S. 103. 
202 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 106. 
203 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 106. 
204 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 96. 
205 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, S. 97. 
206 Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, S. 98. 



44 
 

einem „langfristigen Wandel der Persönlichkeitsstrukturen, der wiederum von der Entwicklung der 

Sozialstruktur abhängt“207, gekennzeichnet sind. 

 

Der technische Fortschritt und die Differenzierung sowie der zunehmende Konkurrenzkampf 

zwischen den Menschen bringen eine Zentralisierung in Gestalt des staatlichen Gewaltmonopols 

mit sich. […] Diese Bindungen führen wiederum zu einer profunden Veränderung der 

menschlichen Persönlichkeit: Sie zwingen den Einzelnen zur Kontrolle seiner Affekte und zur 

Langsicht über die Folgen seiner Handlungen. Spontane emotionale Impulse werden 

zurückgedrängt und die Folgen seiner Handlungen des Menschen zunehmend einer rationalen 

Kontrolle unterworfen. […] Der Einzelne entwickelt zugleich psychologische Fähigkeiten, die es 

ihm ermöglichen, interessenbedingte Affekte des Gegenübers sowie rationale Verhaltensmuster, 

die die Interessen kontrollieren aber auch verdecken, zu erkennen. Insbesondere beim 

französischen Adel […]. Diese Zivilisierung der Persönlichkeit ist […] eng verbunden mit der 

Zentralisierung der politischen Macht in ihrer herausragenden Gestalt des absolutistischen 

Machtstaates, wie er aus der Staatstheorie des Thomas Hobbes sowie aus der Herrschaft Ludwigs 

XIV. bekannt ist. Sie wird nicht nur zum Vorbild für die europäische Aristokratie; sie gilt auch für 

das Bürgertum des darauffolgenden 18. Jahrhundert als beispielhaftes Verhalten.208 

 

Der Vicomte (bei Laclos) bzw. Comte de Valmont (bei abbé Gérard) gehören in den genannten 

Briefromanen der noblesse d’épée an, der „monde, der bonne compagnie.“209 Sie sind libertins. 

 

 

 

7.1. Libertinage 

 

Um den Begriff der libertinage konkretisieren zu können, gibt die Encyclopédie Anhaltspunkte: 

 

Libertinage, c’est l’habitude de céder à l’instinct qui nous porte aux plaisirs des sens; il ne respecte 

pas les mœurs, mais il n’affecte pas de les braver; il est sans délicatesse, et n’est justifié de ses choix 

que par son inconstance; il tient le milieu entre la volupté et la débauche; quand il est l’effet de 

l’âge ou du tempérament, il n’exclud ni les talens ni un beau caractere; […].210 

 

 
207 Bernsen, Michael: Die indirekte Kommunikation in Frankreich: Reflexionen über die Kunst des Impliziten in der französischen 
Literatur, Berlin: Walter de Gruyter, 2021, S. 27.  
208 Bernsen, Michael: Die indirekte Kommunikation in Frankreich: Reflexionen über die Kunst des Impliziten in der französischen 
Literatur, S. 28. 
209 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 97. 
210 Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par 
une société des gens de lettres, Tome neuvième, S. 476. 



45 
 

Es sind die flüchtigen Momente, die Sinnesfreuden, die der libertin sucht. Philippe Laroch stellt 

einen Zusammenhang zu roués her und erklärt diese mit den Ausschweifungen von Philippe 

d’Orléans nach dem Tod seines Bruders Louis XIV: „[…] on réservera plus communément le mot 

roué aux débauchés dont Philippe d’Orléans s’entoura à la mort de Louis XIV.“211 

Der höfische Adel bildet während des ancien régime bis kurz vor der französischen Revolution die 

eigentliche Kerngruppe der ‚guten höfischen Gesellschaft‘, der monde, der bonne compagnie.212 

Aufgrund seiner Herkunft ist er einem Wertesystem zuzuordnen, das sich durch eine 

„Verpflichtung zur Geselligkeit“213, wie es Norbert Elias in Die höfische Gesellschaft ausdrückte, 

auszeichnete. Diese Mitglieder waren libertins. Philippe Laroch führt aus: „Le mot libertin acquiert 

son sens moderne, celui d’une personne aux mœurs légères et à l’esprit dépourvu de scrupules 

religieux ou moraux. […]. Le libertin est avant tout un libre penseur qui ne voit en la religion qu’une 

mesure politique pour asservir le peuple.“214 Ein Eintrag des Juristen Antoine-Gaspard Boucher 

d’Argis in der Encyclopédie aus dem Jahr 1765 konkretisiert den Ursprung: 

 

Libertins, s. m. pl. (Théolog.) fanatiques qui s’élevèrent en Hollande vers l’an 1528, dont la 

croyance est qu’il n’y a qu’un seul esprit de Dieu répandu partout, qui est et qui vit dans toutes les 

créatures; que notre âme n’est autre chose que cet esprit de Dieu; qu’elle meurt avec le corps; que 

le péché n’est rien, et qu’il ne consiste que dans l’opinion, puisque c’est Dieu qui fait tout le bien 

et tout le mal: que le paradis est une illusion, et l’enfer un fantôme inventé par les Théologiens. Ils 

disent enfin, que les politiques ont inventé la religion pour contenir les peuples dans l’obéissance 

de leurs lois; que la régénération spirituelle ne consistoit qu’à étouffer les remords de la conscience; 

la pénitence à soutenir qu’on n’avoit fait aucun mal; qu’il étoit licite et même expédient de feindre 

en matière de religion, et de s’accommoder à toutes les sectes. Ils ajoutoient à tout cela d’horribles 

blasphèmes contre Jésus-Christ, disant qu’il n’étoit rien qu’un je ne sais quoi composé de l’esprit 

de Dieu et de l’opinion des hommes.215 

 

Durch die grammatikalische Wahl den libertin nicht als Einzelperson, sondern mittels Plural zu 

definierten, drängt sich die Vermutung auf, dass der libertin in der französischen Gesellschaft stets 

als Mitglied einer Gruppierung wahrgenommen wurde. Der Adelige begreift sich als libertin und 

zeigt sich anti-religiös. Seine oberste Regel lautet, seine Macht auszuleben- auch im sexuellen 

Bereich. Er sucht nicht nur sein Opfer aus, sondern er strebt dessen gesellschaftliche Zerstörung, 

 
211 Laroch, Philippe: Petits maîtres et roues évolution de la notion de libertinage dans le roman français du 18e siecle, Québec: Les 
presses de l’université Laval, 1979, S. 2. 
212 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 96. 
213 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 96. 
214 Laroch, Philippe: Petits maîtres et roues évolution de la notion de libertinage dans le roman français du 18e siecle, S. 1. 
215 Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par une 
société des gens de lettres, Tome neuvième, S. 476. 



46 
 

Hinrichtung  an. Philippe Laroch benennt die Reihenfolge eines jeden Plans unter Bezug auf Roger 

Vailland, der das Vorhaben in vier Stufen unterteilt: „le choix, la séduction, la chute et la rupture. 

Ce jeu dramatique’, paraissent s’exécuter avec beaucoup de précision et de netteté […].“216 Die 

Opfer sollen zerstört werden, was aufs engste verbunden ist mit der persönlichen Freiheit des 

Libertinen und der Destruktion der Freiheit anderer.217 Das Bösartige wird zum Lebenselexier und 

wurde zum Kern des Selbst. Gerade in Libertins und Verführergestalten sind ideale Repräsentanten 

aufklärerischen Denkens zu erkennen218, wenngleich im negativen Sinn, da ihre Bösartigkeit 

Programm ist: 

 

Libertinage des Lumières […] n‘exercerait pas une telle fascination s’il ne mettait pas en scène, 

plus que le mal, le plaisir, la délectation du mal- le mal conçu et affiché comme seul principe 

valeureux de réalisation de soi, comme source et critère du bonheur. […] Le libertin rejette toute 

valeur autre que son intérêt et sa jouissance, sa gloire et ses passions.219 

 

Die Veröffentlichung der Niederlage der Opfer ist dabei unerlässlich. Es ist ein Leben auf Kosten 

anderer, was dem utilitaristischen Ziel der Aufklärung widerspricht. Auch wenn ihre Bösartigkeit 

in den Vordergrund rückt, so ist es doch in ihrer Entscheidung, der gesellschaftlichen Erwartung 

zu entsprechen oder diese zu negieren, was jedoch ihrer Reputation nicht förderlich wäre. Dabei 

ist elementar, dass der Verführer in einer Art Schauspiel nicht selbst zum Verführten wird und er 

stets Subjekt und niemals Objekt seiner sexuellen Abenteuer wird. Jedwede Emotionalität wird 

dabei negiert. Roger Vailland stellt die Abhängigkeit des Libertins gegenüber der Gesellschaft dar: 

„La règle essentielle du libertinage de société est donc que le séducteur ne soit jamais séduit.“220 Er 

darf sich nicht verlieben, denn die Libertinage „est exactement l’inverse de l’amour passion.“221 

Folglich besteht eine Abhängigkeit, die er gegenüber der Gesellschaft des 18. Jahrhunderts 

einnimmt, die seine Verführungserfolge positiv bewertet, aber auch erwartet. Er ist ein Getriebener. 

Dadurch zeichnet sich seine Unfreiheit ab und er erlebt Freiheit lediglich im Ausleben der 

Sexualität, die nahezu ‚inflationär‘ von ihm praktiziert wird, um seinem Ruhm zu vermehren. Damit 

ist nicht die Liebe schlechthin gemeint, denn diese wird von Niklas Luhmann in Liebe als Passion 

Zur Codierung von Intimität beschrieben mit einer „Beziehung von individuellem Subjekt und Welt. 

Die Konkretheit und Einzigartigkeit des Individuums [wird] zum universalistischen Prinzip 

 
216 Laroch, Philippe: Petits maîtres et roues évolution de la notion de libertinage dans le roman français du 18e siecle, 1979, S. 241. 
217 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 121 Fußnote 37. 
218 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 311. 
219 Goldzink, Jean: A la recherche du libertinage, Paris: Editions L'Harmattan, 2005, S. 122. 
220 Vailland, Roger: Laclos par lui-même, Paris: Éditions du Seuil, 1958, S. 55. 
221 Vailland, Roger: Laclos par lui-même, S. 55. 



47 
 

erklärt.“222[sic] Da der Libertin genau das nicht anstrebt, kommt die Liebe einem Kontrollverlust 

des eigenen Selbst gleich, nämlich das Erleben eines eigenen Erfahrungsraums, „dem die 

Liebenden - und das eben ist Liebe – sich ausliefern.“223[sic]. Seine Unfreiheit tritt zutage, da er an 

gesellschaftliche Konventionen gebunden ist. Roger Vailland ergänzt, dass die Verführung als 

dramatisches Spiel betrachtet wird, das den Tod des Opfers einkalkuliert, wobei der soziale als auch 

der biologische „mise à mort“224 gemeint sein kann. So kann der Libertin seine Gefühle niemals 

zeigen und ist auf sein schauspielerisches Können angewiesen, was ihn schützt und ihm eine Maske 

verleiht, die es gilt zu bewahren, indem er seine wahren Gefühle sich selbst gegenüber leugnet. 

Diese Dissimilation beinhaltet eine absolute Kontrolle des eigenen Selbst. Es ist eine Welt, in der 

die innere Absicht und das äußere Verhalten unvereinbar zu einander stehen.225  

 

Die Welt der Libertins ist ein Theaterspiel, das aus der zweifachen Rolle der Maskierung des 

eigenen Inneren und der Demaskierung der anderen besteht. […] ihre Bewegungen sind genau 

auf die Menschen, denen sie begegnen […] ab zu stimmen, […] durch bewusste Übung und 

erlernter Maskierung […] als Mittel des gesellschaftlichen Überlebens und Erfolges […] als 

bewusst angelegte Maskierung. […]. Höfische Aristokraten sind sich häufig im recht hohen Maße 

bewusst, dass sie im Verkehr mit anderen höfischen Menschen eine Maske aufsetzen, […] dass 

ihnen das Aufsetzen von Masken, das Spiel mit Masken zur zweiten Natur geworden ist.226  

 

Da der Libertin seine Identität unterdrückt und er lediglich durch Maskierung existiert, muss er 

dieser Scheinwelt folgen und er erfährt seine Unfreiheit. Sabine Friedrich nennt Gründe: 

 

Die Maske ist daher das zentrale Emblem der Verführer. Sie dient aber nicht nur der 

Selbststilisierung, sondern sie ist zugleich als Instrument der Täuschung von entscheidender 

Bedeutung für die Durchführung der Intrigen. Die Maske täuscht den Schein des Guten vor hinter 

dem sich ein böser Plan verbirgt. Der wiederum wie ein Kunstwerk inszeniert wird.227 

 

 
222 Luhmann, Niklas: Liebe als Passion Zur Codierung von Intimität, Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1982, 13. Auflage 2015, 
S. 167 und 168. 
223 Luhmann, Niklas: Liebe als Passion Zur Codierung von Intimität, S. 168. 
224 Vailland, Roger: Laclos par lui-même, S. 51. 
225 Petrowski, Andrejs. Weltverschlinger, Manipulatoren und Schwärmer: Problematische Individualität in der Literatur des späten 18. 
Jahrhunderts, Heidelberg: Universitätsverlag Winter GmbH, 2002, S. 149. 
226 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 356 und 357. 
227 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen, Zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, 
Tübingen: Gunter Narr Verlag, 1998, S. 54. 



48 
 

Norbert Elias geht von einer „durch bewusste Übung erlernte Maskierung“ aus, die „als Mittel des 

gesellschaftlichen Überlebens“ eingesetzt wird und „Bestandstück seines eigenen Gesichtes 

geworden ist.“228  

Der Libertin hat sich von der kirchlichen Autorität und den gesellschaftlichen ‚préjugés‘ 

emanzipiert und verengt sich zur Libertinage der Sitten,229„auf die Emanzipation vornehmlich im 

sexuellen Bereich, wobei aber der philosophische Gedanke der Befreiung im Kern erhalten 

bleibt.“230 Raymond Trousson fasst zusammen:  

 

[Le libertinage], sous quelque forme qu'il se présente, le libertinage, conserve quelque chose de 

transgressif, le libertin ne s'accomplissant qu'en infraction avec les principes censés garantir le bon 

fonctionnement de la société. Même réduit à l'émancipation sexuelle, au dévergondage des mœurs, 

il demeure une entreprise d'affranchissement, ne serait-ce que par la réhabilitation du plaisir contre 

les interdits sociaux et religieux: libertins et libertaires se rejoignent.231  

 

Mit dieser Aussage wird deutlich, dass der Libertin einer gesellschaftlichen Erwartung folgt und 

somit unfrei agiert, was ihn zum Gefangenen seiner selbst macht und er sich selbst negiert. Die 

„Geselligkeit“ zeigt der Libertin durch ein am Luxus orientieren Alltag, der sich durch 

Opernbesuche, Liederabende, Theaterbesuche oder aber auch durch Begegnungen Salons, wo auch 

Berufsbürgerliche232 zugegen waren, auszeichnete. In der Folge wurde eine Trennung der Stände 

obsolet, denn das Bürgertum begann sich zu etablierten. Norbert Elias bestätigt dies in Die höfische 

Gesellschaft: „Die Geselligkeit und die gesellige Kultur dezentralisierte sich.“233 

Das Versteckspiel des eigenen Selbst, das nicht konform geht mit gesellschaftlichen Erwartungen, 

findet Niederschlag in Briefen, die ebenso als Maske dienen „statt zum Spiegel der Seele“234, wie es 

Danceny in Brief 150 vergleicht mit „une lettre est le portrait de l’âme.“235 „Der Brief ist eine der 

Masken, hinter denen der Libertin sich verbirgt.“236 

 

 

 

 
228 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 356. 
229 Quester, Young-Mi: Frivoler Import Die Rezeption freizügiger französischer Romane in Deutschland (1730-1800), Tübingen: 
Max Niemeyer Verlag, 2006, S. 14. 
230 Quester, Young-Mi: Frivoler Import Die Rezeption freizügiger französischer Romane in Deutschland (1730-1800), S. 15. 
231 Trousson, Raymond: Romans libertins du XVIIIe siècle, Paris: Laffont (Bouquins), 1993, S. XX.  
232 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 91. 
233 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 121. 
234 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 318. 
235 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 419. 
236 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts,  S. 319. 



49 
 

8. Der Briefroman 

 

Esther Suzanne Pabst legt den Nukleus des Briefromans in Die Erfindung der weiblichen Tugend. 

Kulturelle Sinngebung und Selbstreflexion im französischen Briefroman des 18. Jahrhunderts frei. Für sie ist der 

Briefroman ein dienendes Medium der Aufklärung, welches „ein besonderes Potenzial zur 

Erzeugung von Wirklichkeitsillusion und zur psychologischen Gestaltung von Figuren in einer 

fiktiven der realen Lebens -und Erfahrungswelt des Lesepublikums angenäherten Welt aufweist.“237 

Als Beispiel dient in diesem Zusammenhang ein Werk des Charles-Louis de Secondat, Baron de la 

Brède et de Montesquieu (1689-1755), Lettres persanes (1721), da dieser Briefroman aufgrund von 

fiktiven Reisebeschreibungen der Figuren Usbek und Rica Missstände in der französischen 

Gesellschaft vermuten ließ.238 

Briefromane zeichnen sich durch seine Ambiguität aus, was, wie bereits ausgeführt, auch der Figur 

Valmont anhaftet, denn Geschriebenes kann von Gemeintem abweichen, sodass auch Raum für 

Ironisches oder Zynisches entstehen kann. Er ist eine Sammlung von fiktiven Briefen, die sich an 

einen oder mehrere Adressaten richten. Dabei ist die erzählte Zeit nahezu identisch mit der 

Erzählzeit und einer distanzlosen Vermittlung von Ängsten und Gefühlen. Es liegt in der Natur 

des Briefromans, genau dies auch zu wollen, was den Rezipienten zur Reflexion anregt - ganz im 

Sinne der Aufklärung. Der Leser wird in die Adressatenrolle gerückt. Der nunmehr implizite Leser 

wird zum Urteilen anregt. Dieses „Stereo-Lesen“239 nötigt dem Leser eine Wertung ab und lässt die 

Distanz verschwinden, die durch den Schreibenden zunächst hervorgerufen wird, denn der Leser 

findet sich wieder in einer Parallelität mit dem schreibenden Ich. Somit gibt es nicht nur zwei Leser: 

einen internen und einen externen, sondern auch den Schreibenden selbst. Dadurch ergibt sich 

eine mise en abyme. In Epistolarity: Approaches to a Form, hebt Janet Gurkin Altman diesen Umstand 

hervor: „In short, the mise-en-abyme within the novel of the writer-reader relationship invites 

speculation about the relationship of the real writer and reader to each other and the text.“240 

Zusätzlich gelangt der Schreibende durch das Schreiben in eine Beziehung zu sich selbst, denn er 

reflektiert, er wird ‚intim‘ mit sich selbst. Frédéric Calas hebt die Besonderheit des Briefromans 

hervor: 

  

 
237 Pabst, Esther Suzanne: Die Erfindung der weiblichen Tugend. Kulturelle Sinngebung und Selbstreflexion im französischen 
Briefroman des 18. Jahrhunderts, Wallstein Verlag, Göttingen, 2007, S. 89. 
238 Pabst, Esther Suzanne: „Ein neues Bild vom Menschen”, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung in 
die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 167 
239 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 38. 
240 Altman, Janet Gurkin: Epistolarity: Approaches to a Form, Ohio/USA: Copyright Ohio State University Press, 1982,  
S. 193. 



50 
 

Le roman peut jouer sur la variation en degré de ces absences et en faire le moteur — adjuvant 

ou obstacle — de la communication épistolaire. L'absence déclenchera le discours amoureux, la 

confidence mais aussi la manipulation à distance. Elle sert de fondement à l'échange épistolaire; 

dès que le sujet apparaît, il se montre tourné vers l'autre, cherchant à effacer son absence ou à 

construire une présence substituée dans la lettre.241 

 

Ein weiterer Aspekt ergibt sich aus der Abwesenheit eines allwissenden Erzählers. Der Erzähler 

zeigt sich jedoch versteckt und übt Einfluss durch Fußnoten, die den Leser lenken und auch 

textinterne Hinweise anderer Werke, die zur Meinungsbildung beitragen.  

Monika Moravetz hebt die Bedeutung des Briefromans hervor: „Wie keine andere Erzählform 

vermag er es, den Leser scheinbar unmittelbar an der Welt der Fiktion teilhaben zu lassen und ihn 

somit in eine quasi-pragmatische Rezeptionssituation zu versetzen.“242Der Roman galt als 

unrealistisch und die Moral schien gefährdet. „[…] Versuche einer moralischen Aufwertung des 

Romans erklären sich auch aus dem besonderen Dilemma, in dem sich die Gattung zu dieser Zeit 

befindet.“243 Dieser Zwiespalt wird von George May in Le dilemme du roman au XVIIIe siècle, 1963, 

thematisiert: „La lecture de romans gâte le goût et corrompt les mœurs.“244 Monika Moravetz stellt 

das Problem heraus: 

 

Nicht genug, dass der Roman auch im 18. Jahrhundert noch nicht zu den kanonisierten Gattungen 

gezählt wird- nach wie vor ist hier Boileaus L’Art Poétique richtungsweisend-, er wird zudem auch 

im Zeichen der an das gesamte Literaturschaffen herangetragenen Forderung nach ‚bienséance‘ 

und ‚vraisemblance‘ […] aufs schärfste verurteilt.“245 

 

Einen Ausweg aus diesem Dilemma wurde mittels der Herausgeberfiktion, in der die Fiktivität 

untergraben wird und eine Faktualität vorgegeben wird, ermöglicht. Unwahrscheinliches wird 

somit legitimiert. Zeitgenössisches nahm Einfluss auf Geschriebenes. So  

 

[…] greifen Schriftsteller, die um die moralische Akzeptanz ihrer Werke fürchten müssen, auf das 

Beispiel des umstrittenen Stückes und seine inzwischen legendären Paratexte zurück, um in 

 
241 Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, Paris: Armand Colin, 2005, S.14. 
242 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 4. 
243 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 2. 
244 May, Georges: Le dilemme du roman au XVIIIe siècle, New Haven/USA: Yale University Press, 1. Januar 1963, S. 8. 
245 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 2. 



51 
 

Präambeln oder nachträglichen Rechtfertigungen ihre eigenen Lasterdarstellungen zu 

legitimieren.246  

 

Susanne Knaller nimmt in einem Beitrag für Poetik des Briefromans Stellung zu Diderots Aussage, die 

sich auf den Briefroman Pamela or virtue rewarded (1740) des englischen Autors Samuel Richardson 

bezog, auf:  

 

O Richardson on prend malgré qu’on en ait un rôle dans ouvrages on se mêle à la conversation 

on approuve on blâme admire on s’irrite on s’indigne. Combien de fois ne me suis pas surpris 

comme il est arrivé à des enfants qu’on avait au spectacle pour la première fois criant.[…] Le 

monde où nous vivons est le lieu de la scène; le fond de son drame est vrai; ses personnages ont 

toute la réalité possible; ses caractères sont pris du milieu de la société; ses incidents sont dans les 

mœurs de toutes les nations policées; les passions qu’il peint sont telles que je les éprouve en moi; 

ce sont les mêmes objets qui les émeuvent, elles ont l’énergie que je leur connais; les traverses et 

les afflictions de ses personnages sont de la nature de celles qui me menacent sans cesse; il me 

montre le cours général des choses qui m’environnent. Sans cet art, mon âme se pliant avec peine 

à des biais chimériques, l’illusion ne serait que momentanée et l’impression faible et passagère.247  

 

Susanne Knaller sieht in Diderots Begeisterung ein „dramatisches Potenzial der Briefromane.“ 248 

Der Literaturkritiker Samuel Taylor Coleridge appelliert in seinem Werk Biographia Literaria,1817, 

an den „willing suspension of disbelief for the moment“249 Der Leser soll sich auf das Werk 

einlassen und wird damit aufgefordert, sich Neuem zu öffnen. Überdies wies ein moderater Eintrag 

in der Encyclopédie den Roman aus mit „(Fictions d'esprit) récit fictif de diverses aventures 

merveilleuses ou vraisemblables la vie humaine.“250 Die Verschriftlichung von Realem gefährdete 

die mœurs, denn „[…] viele der neuen Werke wenden sich der zeitgenössischen Realität und 

Gesellschaft zu […].“251 In den Werken oder Titeln klingen neue Bezeichnungen an, wie lettres 

wobei ein angestrebter authentischer Anschein zu dem so beliebten und bald parodierten 

Herausgebertopoi führt.252 Yong-Mi Quester ergänzt in seiner Dissertation:  

 
246 Denis, Nicola: Tartuffe in Deutschland Molières Komödie in Übersetzungen in der Wisssenschaft und auf der Bühne vom 17. bis 
zum 20. Jahrhundert, Münster: LIT-Verlag, 2001, S. 14. 
247 Diderot, Denis: „Eloge de Richardson.” In: Œuvres complètes (Hg. J. Assézat), Paris (1875), Reprint 1966, tome 5, 
S.211-227; hier S. 213. 
248 Knaller, Susanne: „Der italienische Briefroman im Kontext von Subjektivitäts- und Mimesispoetiken des 18. und 
19. Jahrhunderts.” In: Poetik des Briefromans, hr. von Gideon Stiening, Robert Vellusig. Berlin: Walter de Gruyter, 2012, 
S. 279.  
249 Coleridge, Samuel Taylor: Biographia Literaria, London: Clarendon Press, 1907, S. 6. 
250 Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par 
une société des gens de lettres. Tome quatorzième, Neufchastel: Samuel Fauche & Compagnie, 1765, S.341. 
251 Quester, Young-Mi: Frivoler Import Die Rezeption freizügiger französischer Romane in Deutschland (1730-1800), S. 1.  
252 Quester, Young-Mi: Frivoler Import Die Rezeption freizügiger französischer Romane in Deutschland (1730-1800), S. 13.  



52 
 

[…] erotische und freizügige Motive [ziehen] sich durch die gesamte französische Romanliteratur 

des 18. Jahrhunderts […]. Erotische Romane werden häufig als Vehikel der ‚neuen Ideen‘ genutzt, 

die in der frivolen Verkleidung auch Leser erreichten, die sich schwerlich für philosophische 

Diskussionen interessierten.253 

 

Ebenso wirken Briefromane auch erzieherisch auf den Leser. Religiöse Themen werden durch sie 

seit Ende des 16. Jahrhunderts thematisiert und regen zum Nachdenken an, sodass sich diese Art 

des Briefromans als roman édifiant erweist: 

L’Ancien Régime connaît dès la fin du xvi. siècle une vague de „romans édifiants”, des fictions 

narratives en prose qui affichent la volonté de transmettre des valeurs chrétiennes. Il s’agit donc 

moins d’un genre qui se définirait comme une classe fermée et historiquement stable que d’un 

ensemble de textes qui partagent un certain nombre de traits autour d’un projet de 

réinvestissement de la littérature romanesque à des fins pieuses. Leurs auteurs sont des membres 

du clergé ou des laïcs aux convictions fortes qui prennent la plume pour composer des romans 

qui se proposent comme un contrepoison […].254 

Religiös geprägte Romane bringen jedoch Mischformen hervor: „[…] les romans édifiants, donnant 

ainsi naissance à des formes hybrides qui utilisent la plasticité de la matière romanesque pour 

proposer aux lecteurs une alternative aux romans mondains si souvent décriés.255 

Mit der Verschriftlichung verbunden ist eine Bewusstseinswerdung der eigenen Bedürfnisse, quasi 

eine Kommunikation nicht nur mit einem Adressaten, sondern auch mit dem eigenen Selbst, sodass 

die Briefform sich als Ventil erweist. Wolfram Nitsch und Bernhard Teuber verweisen dabei auf 

eine „inszenierte Mündlichkeit“256. Aus diesem Grund ist der Briefroman „nicht zufällig das 

Medium der Diskursivierung von Sexualität par excellence, bietet er doch wie keine andere literarische 

Gattung seinen Protagonisten die Möglichkeit, ihre Lust durch Schreiben abzuführen, vor allem 

aber, sie im Prozess des Schreibens allererst zu konstituieren.257 Gerade die Distanz schafft 

Begehren und wird durch das Schreiben umso intimer. „Im ‚roman libertin‘ […] wird das 

psychologische Erzählen erotisch aufgeladen [und] die Reize des Ambivalenten werden 

stimuliert.“258 

 
253 Quester, Young-Mi: Frivoler Import Die Rezeption freizügiger französischer Romane in Deutschland (1730-1800), S. 14. 
254 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), Montréal/Kanasda: Les presses de l’Université de Montréal, 2013, S. 43-61. 
255 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), Montréal/Kanasda: Les presses de l’Université de Montréal, 2013, S. 43-61. 
256 Nitsch, Wolfram und Teuber, Bernhard: Vom Flugblatt zum Feuilleton Mediengebrauch und ästhetische Anthropologie in 
historischer Perspektive, Tübingen: Gunter Narr Verlag, 2002, S. 9. 
257 Klinkert, Thomas: „Zur Medialität der Liebe bei Jean-Jacques Rousseau“, In: Nitsch, Wolfram und Teuber, 
Bernhard: Vom Flugblatt zum Feuilleton Mediengebrauch und ästhetische Anthropologie in historischer Perspektive, S. 186.  
258 Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2014, S. 218. 



53 
 

Mit dem Schreiben wird eine Nähe hergestellt, die zwar räumlich nicht gegeben, aber durch den 

Schreibakt entsteht. Das Schreiben des Brieftextes stellt dabei eine „zerdehnte Sprechsituation“259 

dar, in der Konrad Ehlich zufolge, Erfahrungswerte des Adressaten einfließen. „[…] bezogen auf 

eine zerdehnte Sprechsituation: [dient der] Text [dient] der Vermittlung von nicht kopräsenten 

Interaktanten, die auf die Verbindlichkeit des gemeinsamen Wahrnehmungsmittels verzichten 

müssen […].“260 Da aber die Relation zwischen Signifikanten und Signifikat nicht transparent ist, 

sind Fehlinterpretationen möglich, die der Sender einplanen muss, während der Empfänger 

seinerseits auf das geschriebene Wort lediglich zurückgreifen kann, was er seinerseits interpretiert. 

Die Besonderheit der Briefromane zeichnet sich durch die Kommunikation aus „Briefromane 

erzählen von Kommunikation, sind selbst Kommunikation, schieben sich aber immer wieder als 

eher opake denn transparente Zeichensysteme zwischen Sender und Empfänger.“261  

Auch findet eine Verdoppelung statt, denn der Rezipient ist ebenfalls Leser dieser Briefe und rückt 

in die Position des Adressaten und zugleich des alles wissenden Rezipienten vor, der den alles 

wissenden Autor ablöst. Der Leser hat somit dem Adressaten gegenüber, einen Vorsprung an 

Wissen, was das Lesevergnügens steigert. Der Rezipient wird nicht Akteur, sondern Zuschauer der 

Inszenierungen und Seelenergüsse, von dem er sich jederzeit distanzieren kann. Frédéric Calas 

beschreibt den brieflichen Austausch: „En effet, l’échange épistolaire étant fondé sur l’intime ou le 

secret, le lecteur va assister en spectateur à une représentation qui ne semble pas faite pour lui.“262 

Die gesponnenen Intrigen der Protagonisten geben dem Rezipienten während des Lesens die 

Möglichkeit, sich über die Machenschaften zu erheben und er kann aus der Ferne, wie ein 

Zuschauer, die bösen Machenschaften verfolgen und selbst werten, d.h. im Sinne der Aufklärung, 

er wird zum Selbstdenken angeregt.  

Da in Frankreich die staatliche Zensur ihr Vetorecht über Gedrucktes ausübte und 

Veröffentlichungen verbot, sofern Inhalte politischen Interessen entgegenstanden oder ein 

polizeiliches Verbot. „Eine Kontrollfunktion erfüllt insbesondere die königliche Druckerlaubnis, 

die für jedes Buch eingeholt werden muss. Das privilège du Roi wird erst dann erteilt, wenn die 

offiziellen Zensoren nichts gefunden haben, was gegen die Religion und die Würde des Königs 

 
259 Ehlich, Konrad: Sprache und sprachliches Handeln, Band 1, Pragmatik und Sprachtheorie, Berlin: Walter de Gruyter, 2007, 
S. 542. 
260 Ehlich, Konrad: Sprache und sprachliches Handeln, Band 1, Pragmatik und Sprachtheorie, S. 542. 
261 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 395. 
262 Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, S. 15. 



54 
 

gerichtet ist.“263 Im Fall der Liaisons dangereuses wurde das Verbot erst 1823 ausgesprochen und es 

wurden Pseudonyme bemüht.264  

 

Die Zensur beeinflusst das Aufklärungsprojekt und dessen einzelne Sektoren tief […]. Die 

Strategien, die Zensur zu umgehen, sind lange erprobt und konventionalisiert, neben Anonymität 

und Benutzung von Pseudonymen vor allem die Simulation eines realen oder fingierten 

ausländischen Erscheinungsortes […]. Die staatliche Kontrolle des Verlagswesens durch das für 

den Druck erforderliche ‚privilège du Roi‘ wird in der zweiten Jahrhunderthälfte liberalisiert 

[…].265  

 

Erich Köhler legt das Problem in seinem Werk Vorlesungen zur Geschichte der französischen Literatur / 

Aufklärung II offen: „Das Publikum war durch dieses Werk Les liaisons dangereuses schockiert. 

Niemand glaubte den Versicherungen des Autors, dass er mit seinem Roman einen moralischen 

Zweck verfolge. „Die Zeitgenossen nannten das Buch ,abominable, pernicieux, immoral‘. Aber alle 

lasen es.“266 Auch wurde der Presse eine besondere Rolle zuteil, die Einfluss auf den Rezipienten 

hatte. Die Themen der Druckwerke kursierten häufig um Amoralisches oder Lächerliches als auch 

um Verschwörungen und Inszenierungen von Verführungen.  

 

À considérer la production apologétique des années 1770, il apparaît que le thème a été auparavant 

exploité, notamment pour les ressources romanesques qu'il offre. La mise en scène de la 

séduction, classique depuis les avatars de la comédie moliéresque, se change en une mise en scène 

du complot, dans laquelle la peur, mêlée de rire, tient une place prépondérante. De 1771 à 1781, 

de […] Le Comte de Valmont (1774) […].se met en place une collection dont la remarquable 

homogénéité n'est pas tant due à un projet concerté qu'à un phénomène de réception dans lequel 

la presse joua un rôle prépondérant. Traité dans les comédies moliéresques comme l'intrusion du 

parasite dans le corps sain de la famille, forme réduite de l'État, le philosophe devient peu à peu 

un personnage plus inquiétant car doté d'un pouvoir et animé d'une ambition supérieurs. .267 

 

Die Briefromane von Philippe-Louis Gérard als auch der von Pierre-Ambroise Choderlos de 

Laclos sind Beispiele dieser Narration. 

 
263 Grimm, Jürgen, überarb. von Franziska Sick: „Klassik, Literatur und Kunst im Zeitalter der absoluten 
Monarchie”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, S. 159. 
264 Köhler, Erich: Vorlesungen zur Geschichte der französischen Literatur / Aufklärung II, Hrsg Henning Krauß und Dietmar 
Rieger, Freiburg: Universitätsbibliothek, 2006, S. 89. 
265 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, S. 204. 
266 Köhler, Erich: Vorlesungen zur Geschichte der französischen Literatur / Aufklärung II, Hrsg Henning Krauß und Dietmar 
Rieger, S. 88. 
267 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, Paris: Honoré champion 
éditeur, 2006, S. 262. 

https://www.booklooker.de/B%C3%BCcher/Angebote/titel=Vorlesungen+zur+Geschichte+der+franz%C3%B6sischen+Literatur+%2F+Aufkl%C3%A4rung+II
https://www.booklooker.de/B%C3%BCcher/Angebote/titel=Vorlesungen+zur+Geschichte+der+franz%C3%B6sischen+Literatur+%2F+Aufkl%C3%A4rung+II
https://www.booklooker.de/B%C3%BCcher/Angebote/titel=Vorlesungen+zur+Geschichte+der+franz%C3%B6sischen+Literatur+%2F+Aufkl%C3%A4rung+II
https://www.booklooker.de/B%C3%BCcher/Angebote/titel=Vorlesungen+zur+Geschichte+der+franz%C3%B6sischen+Literatur+%2F+Aufkl%C3%A4rung+II


55 
 

9. Deutungsvariationen des Namens Valmont 

 

Mit der Figur des Valmont wird eine Ambivalenz verbunden, auf die bereits in der Einleitung dieser 

Arbeit verwiesen wurde und dessen Namensdeutung verschiedene Varianten zulässt. Es stellt sich 

somit die Frage, ob sich in ihm die Unsicherheit der gesellschaftlichen Verhältnisse, die Umbrüche 

während der Aufklärung spiegeln. Wenige Beispiele lassen diesen Rückschluss zu: 

Zunächst ergibt sich aus der Aufteilung der Silben eine Gleichheit von zwei maskulinen 

Substantiven, sodass mit der Zäsur innerhalb des Namens sowohl eine ‚alte‘ Zeit durch ‚val‘ und 

ein Aufbruch in eine ‚neue‘ Zeit durch ‚mont‘ markiert wird und von der Dunkelheit des Tales zum 

Licht ausgegangen werden kann. Eine weitere Variante wird deutlich, die auf das Bewahren der 

alten Strukturen in der Gesellschaft Rückschlüsse zulässt oder einen Fortschritt erkennen lässt, da 

ein Weg beschrieben wird, der zu einem Berg (mont) führt. Oder aber, wird durch die Gleichheit 

der Silben auf eine Symmetrie verwiesen, die mittels der Zäsur ins Wanken gerät, d.h., dass sich 

durch Reflexion eine Wahl ergibt, denn die Variante vom Unwissenden zum Wissenden könnte 

ebenso unterstellt werden, sodass die Figur Valmont der Aufklärungscharakter zugewiesen werden 

kann. Ebenso erlaubt die Silben-Symmetrie eine Interpretation, die von einem Ungläubigen zu 

einem Gläubigen ausgeht.  

Ebenso findet eine Gegenüberstellung mittels der Zäsur statt, die polarisierend ist und nicht nur 

Extreme beschreibt, sondern auch ein Oxymoron darstellt. Diese Widersprüchlichkeit legt die 

Vermutung nahe, dass auf ein Sowohl-als-auch hingewiesen wird. Mit dem Substantiv val (Tal) 

wird dieser Wert gespiegelt und führt zur Steigerung (Komparativ) durch mont (Berg). Es lässt die 

Annahme einer Ambiguität zu, indem es in die Nähe eines Homonyms gerückt wird, das zum einen 

mit ‚val‘ ein Tal bezeichnet und zum anderen durch den ersten Teil das Substantiv ‚valeur‘ (Wert) 

eine Bedeutungsveränderung erfährt.  

Die Gegenüberstellung der zunächst gegensätzlichen inhaltlichen Aussagen der Substantive lässt 

jedoch auch die Vermutung zu, dass mittels der Zäsur nicht eine Trennung beabsichtigt ist, 

sondern, dass dadurch die Aufmerksamkeit des Rezipienten in den Vordergrund gerückt werden 

soll. Die polarisierenden inhaltlichen Aussagen sollen nicht nur als Diskrepanz bewertet werden, 

sondern, dass mittels der Zäsur sogar eine Verbindung des Gegensätzlichen denkbar ist und daher 

additiv betrachtet werden muss. Somit wird die Frage akut, ob nicht eine Hybridität unterstellt 

werden muss und dass sogar ein Sowohl-als-auch in Betracht kommt, wobei eine Gleichwertigkeit 

angenommen werden kann. 

Auch muss die Andeutung eines Aufstiegs hin zu einer Verbesserung, die bereits im Namen 

eingeschrieben ist, in Betracht gezogen werden, sodass sich bereits mit dem Namen Valmont eine 

Prolepse abzeichnet. Sogar eine physische Bewegung als auch eine mentale kann abgeleitet werden. 



56 
 

Insgesamt kann festgestellt werden, dass in dem Namen der Figur Valmont auf eine Veränderung, 

eine Entwicklung hingewiesen wird, die Valmont auch durch die Überwindung eines inneren 

Berges, einer Hürde, mittels Reflexion erreicht und dadurch auch den Weg für eine 

Verantwortlichkeit frei wird.  

Diese verschiedenen Interpretationsansätze fügen sich in das Konzept eines Briefromans ein, 

dessen wechselnden Bezüge den Rezipienten zum Mitdenken auffordern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 
 

10. Philippe-Louis Gérard:  

Le Comte de Valmont ou les Égarements de la Raison, 1774  

 

Als Geburtsjahr von Philippe-Louis Gérard wird das Jahr 1731 vermutet, da widersprüchliche 

Angaben vorliegen. „Gérard serait né entre août et novembre 1730. Les sources d’information se 

contredisant […] nous retiendrons donc l’année 1731.“268 Das Todesjahr wird auf 1813 fixiert. In 

einem Eintrag in La France littéraire ou Dictionnaire bibliographique des savants, 1829, wird dargelegt, dass 

seine Lebensumstände Einfluss auf das Entstehen der Égarements269 hatten: 

 

Les égarements dans lesquels Gérard était tombé avant que d’avoir embrassé l’état ecclésiastique 

lui avoir donné l’idée de cet excellent ouvrage qu’il publia d’abord sous le voile de l’anonyme en 

3 vol. […] L’auteur dit un écrivain judicieux y montre dans une fiction les écarts d’un jeune homme 

entraîné par ses passions et par des sociétés pernicieuses et y établit les preuves qui rainènent tôt 

ou tard à la religion un esprit droit et un cœur pur.270 

 

Gérard gibt in seinen mémoires an, dass sein Vater für ihn eine Ausbildung bei den Jesuiten am 

Collège Louis-le-Grand vorsah, was sein Werk beeinflusst haben dürfte. „Lorsque le temps fat 

venu pour moi d'aller au collège, mon père voulût que je fisse mes classes à Louis-le-Grand, où 

professoient alors les jésuites.“271 Gérards Vater verstarb jedoch früh „je n'avois pas atteint ma 

vingtième année.“272 sodass er auf sich allein gestellt war. Er geriet in libertine Kreise, von denen 

er sagt:  

Cependant mes désordres ne faisoient que s'accroître: une femme de très-grande qualité, déjà d'un 

âge mûr, mais qui joignoit encore à un air de noblesse et de grandeur , des charmes capables de 

séduire. […] Quant à moi, je retournai chez ma mère, qui, voulant bien oublier tous mes torts, 

bonne pour me recevoir. Je ne tardai mer des liaisons d'un autre genre, non moins pernicieuses 

que celle à laquelle j'avois été contraint de renoncer. L'ivresse des passions, la manie du bel esprit, 

le ton d'irréligion devenu celui du jour, m'associèrent à une troupe de jeunes gens fort au-dessus 

de mon âge, car j'étois extrêmement jeune encore, et me firent partager leur incrédulité. Le joug 

de la foi étoit devenu trop pénible pour moi, et j'achevai de le secouer entièrement. Ce qui est 

néanmoins très-digne de remarque, et ce que je ne peux attribuer qu'à une grâcę toute spéciale, 

c'est que Dieu avoit conservé en moi un reste de droiture et d'amour pour la vérité, qui ne me 

 
268 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 16. 
269 In der Folge wird Le Comte de Valmont ou les Égarements de la Raison mit Égarements abgekürzt. 
270 Quérard, J.-M.: La France littéraire ou Dictionnaire bibliographique des savants , Tome troisième, Paris: Firmin Didot frères, 
libraires, 1829, S. 325. 
271 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, Paris: Blaise Libraire, 1810, S. 12.  
272 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 23. 

https://de.pons.com/%C3%BCbersetzung/franz%C3%B6sisch-deutsch/c%C5%93ur


58 
 

permettoit. Pas de me reposer tranquillement et long-temps sur quelques opinions que ce fût, 

lorsqu’elle ne me paroissoit pas assez fondée. J’avois dévoré tous les livres qui pouvoient me faire 

regarder la religion révélée comme une fable ; j’avois disserté avec bien des philosophes soi-disant, 

et des mécréans, sur tous les systèmes les plus accrédités; je m’en étois fait à moi-même, et je m’en 

faisois continuellement de nouveaux, sans savoir auquel m’arrêter. Flottant sans cesse entre tant 

d’opinions diverses, et ne trouvant partout que des raisons de douter, je tombai dans un 

pyrrhonisme si absolu et si universel, que je ne dois presque plus rien d’un peu suivi et de la 

moindre importance, sans y mettre un peut-être, par la crainte presque scrupuleuse de rien affirmer 

qui pût être une erreur. [sic]273 

Er erkannte seine Verirrungen und kehrte zum Glauben zurück. Zu dieser Zeit lernte er Abbé 

Legros kennen, der ihn nach Malta vermittelte, wo er seine Arbeit als Priester aufnahm. Dort 

begann er mit seinem Werk Égarements, das inhaltlich274 auch seine Verirrungen spiegeln sollte: 

[…] il me restoit encore assez de temps pour penser à quelque autre ouvrage. Je regrettois de 

n'avoir pas terminé celui que j'avois commencé à Malte; mais il eût de nouveau exigé de moi, si 

j'eusse voulu le continuer, l'étude la plus profonde et l'attention la plus suivie. […] je conçus le 

plan d'un ouvrage qui renfermât sous une autre forme les principales vérités que j'avois traitées 

presque géométriquement dans le premier; qui fût, relativement à tous les faux systèmes que je 

m'étois faits , comme l'histoire de mes propres égarements, et celle en même temps de mon retour 

à la vérité qui, sous un cadre intéressant, réunit l'utile à l'agréable , et qui , écrit dans la forme 

épistolaire, me laissât plus libre de le quitter et d'y revenir, selon le plus ou moins de loisir que je 

pourrois avoir. C'est celui que j'ai publié sous le titre de Comte de Valmont, ou les Égarements de la 

raison. Il n'en parut d'abord que trois volumes, qui depuis ont été portés jusqu'à cinq, et auxquels 

même j'ai ajouté, dans la onzième édition: un dernier volume séparé, intitulé la Théorie du bonheur 

Dieu a daigné répandre sa bénédiction sur ce livre, dont la douzième édition a paru au moment 

où j'écrivois ces Mémoires, et qui m'a procuré les plus douces consolations par la conversion d'une 

quantité d'incrédules. Je travaillois aux premiers volumes, lorsque M. de Beaumont jeta les yeux 

sur moi pour satisfaire à la demande que lui avoit fait faire l'impératrice Marie-Thérèse […]. [sic]275  

Neben anderen Franzosen an ihrem Hof, erwartete die österreichische Kaiserin auch einen 

französischen Geistlichen, der in abbé Gérard gefunden werden sollte. In seiner beruflichen 

Entwicklung war dies ein ‚Türöffner‘, den Nicolas Brucker herausstellt: „L’année 1774 est une 

 
273 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 6 bis 9. 
274 Nicolas Brucker widerspricht dieser Einschätzung, wobei er dem Leser die Rolle des Entscheiders zuweist: „Malgré 
les confidences des Mémoires, nul ne lira Le Comte de Valmont comme un roman autobiographique: ce serait commettre 
un grossier contre-sens sur le projet de Gérard. On ne cherchera pas l’homme dans l’œuvre, mais l’auteur; car c’est 
bien un roman d’auteur qu’il nous est donné de lire. […] à tel point qu’on se demande quelle place est laissé au lecteur 
dans cette espace saturé.”Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 
272. 
275 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 58 bis 60. 



59 
 

année charnière dans la carrière de Gérard, qu’il est proposé pour occuper le post d’aumonier des 

Francais à la cour de Vienne […]."276 Vereinbart war sein Verbleib am Wiener Hof bis zur 

beabsichtigten Eheschließung der Tochter Maria-Antonia mit dem Dauphin von Frankreich. 

Gérard lehnte jedoch ab, was er in seinen mémoires mit der Arbeit an seinen Égarements begründete: 

„[…] j'appuyai d'ailleurs mon refus sur l'ouvrage que j'avois entrepris pour la défense de la religion, 

et que je serois forcé de discontinuer.“277 Seine Ablehnung resultierte aus der Verpflichtung sich 

für die Sache der Kirche einzusetzen, was er, wie er in seinen memoires angibt, als Mitglied einer 

„société littéraire“278 gelang. An dessen Spitze er gesetzt als „agent géneral du clergé en 1765, il 

côtoie le sommet de la hiérarchie ecclésiastique.“279 Nachhaltig wurde Gérard durch die 

Veröffentlichungen des Klerus in ihren Versammlungen von 1765, 1770 und zuletzt 1775 

beeinflusst, sodass „ses idées , qu’on trouve exposées dans son roman, sont celles-là mêmes que 

développent plusieurs résolutions de l’Assemblée de 1775.“280 Sein Weg als Apologet war 

vorgezeichnet. 

Schlussendlich erhielt er ein Kanonikat in Paris. „[…] j'eus été fait chanoine de Saint-Louis du 

Louvre.“281 Auf seinem Landgut, wo er sich meistens aufhielt, fügte er der ersten Auflage der der 

Égarements zwei weitere Bände hinzu. „J'ajoutai alors deux volumes au Comte de Valmont, qui n'en 

avoit que trois dans la première édition.“282 Auf die hohe Auflagenzahl der Égarements hat abbé 

Gérard selbst verwiesen „dont la douzième édition a paru au moment où j'écrivois ces Mémoires“, 

was ihn offenbar überraschte. Nicolas Brucker stellt abschließend fest: „La première édition du 

Comte de Valmont ou les Égarements de la raison, lettres recueillies et publiées par M…, parue en mars 1774 

chez Moutard, imprimeur-libraire de la Dauphine puis la Reine, comporte trois tomes en trois 

volumes [….].“283 Die Anonymität, die in La France littéraire ou Dictionnaire bibliographique des savants 

herausgestellt wurde, hebt abbé Gérard mit der zweiten Auflage „L’Avertissement qui figure en 

tête de la deuxième édition […]“284 jedoch auf, die er dann mit Gérard, Chanoine de St Louis du Louvre 

zeichnet.“285  

Aufgrund der Angaben in Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, 1810, als auch in La 

France littéraire ou Dictionnaire bibliographique des savants, 1829 sowie der Feststellungen, die Nicolas 

Brucker in Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, 2006, trafen, 

 
276 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 17. 
277 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 39. 
278 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 19. 
279 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 19. 
280 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 19. 
281 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 63. 
282 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 64. 
283 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 222. 
284 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 74. 
285 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 223. 



60 
 

umfasst die erste Auflage der Égarements (1774) drei Bände, die ausschließlich Gegenstand dieser 

Arbeit sind. Weitere Auflagen folgten, jedoch mit Ergänzungen, was Nicolas Brucker attestiert: 

„D’autres éditons se succéderont à un rythme régulier, modifiant à chaque fois le texte initial par 

ajouts ou par corrections.“286 Die letzte und 17. Auflage erschien 1832 in Lyon287 sowie folgende 

Bände zwischen 1857 und 1859288, was für ein grosses Interesse einer Leserschaft spricht, sich auf 

einen Verkaufserfolg von 85 Jahren addiert und auf sechs Bände289 anschwoll.  

 

 

 

10.1. Aufbau der drei Bände  

 

10.2. Paratext: Paradise Lost 

 

Das Titelblatt aller drei Bände weist einen Paratext auf, den John Milton (1608-1674) für seinem 

Werk Paradise Lost (1667) kreierte und der mittig in englischer Sprache Abdruck findet. Mit der 

Auswahl des Paratextes wird auf ein religiöses Werk des Engländers verwiesen und parallel der 

Umbruch Englands zur Republik evoziert, denn John Milton trat für ein republikanisches 

Regierungssystem ein. Der Leser erfährt, ohne den Basistext zu lesen, eine Lenkung im Hinblick 

auf seine Erwartung. Gisela Schlüter erklärt: „Maßgeblichen Einfluss auf die französiche relgiöse 

Dichtung hat [haben] John Miltons Paradise Lost (1667/1674) [und Klopstocks Messias 1748-1773)]. 

In der zweiten Jahrhunderthälfte [des 18. Jahrhunderts] entdeckt die Dichtung vor allem das Alte 

Testament wieder.“290 Sie weist insbesondere die „aufklärerische religionsphilosophische 

Kontroversdichtung“ sowie „religiöse Lehrdichtung“ hin.291 Was für Dichtung gilt, kann auch für 

die Literatur schlechthin unterstellt werden. Abbé Gérard machte sich dies zunutze, um eine 

potentielle Leserschaft zu erreichen, die davon ausgehen kann, dass das Werk des abbé Gérard 

religiös-orientierte Anteile enthält. Nicolas Brucker unterstreicht:  

 

 
286 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 223. 
287 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 324. 
288 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 24. 
289 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 324. 
290 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, S. 239. 
291 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, S. 239. 



61 
 

La part la plus religieuse du roman ne se trouve sans doute pas dans l’énonce des preuves, battu 

et rebattu par des centaines d’apologistes avant Gérard, mais dans l’invention littéraire. […] Les 

lettres ne rapportent pas l’échange, elles le produisent par le simple fait de leur juxtapositon.292 

 

Gérards Absicht der Vermittlung von religiösen Werten, erschien ihm durch den roman par lettres 

am geeignetsten, wobei sich die histoire, auf die später eingegangen wird, als Mittel zum Zweck 

erwies. 

 

Les innombrables apologies du XVIII. siècle adoptent dans leur quasi-totalité la forme du dialogue 

ou de la lettre, distribuant les rôles entre plusieurs locuteurs. C’est dans ce même souci d’efficacité 

que Gérard choisit le roman par lettres: mais par ce choix, il va plus loin puisqu’il anime l’entretien 

spirituel en l’intégrant à une trame narrative. 293 

 

Der Paratext versteht sich als ein Mittel der Steuerung, wodurch die Aufmerksamkeit des 

Rezipienten erhöht werden soll sowie als Einladung, eine seuil zu überschreiten, wie es Gérard 

Genette in seiner Introduction hervorhebt: 

  

Le paratexte est donc pour nous ce par quoi un texte se fait livre et se propose comme tel à ses 

lecteurs, et plus généralement au public. Plus que d’une limite ou d’une frontière étanche, il s’agit 

ici d’un seuil, […] qui offre à tout un chacun la possibilité d’entrer, ou de rebrousser chemin.294  

 

Der Rezipient wird in eine Erwartungshaltung versetzt, was gewollt ist. Mit dem Aufkommen von 

„aufklärerischer religionsphilosophischer Kontroversdichtung“ laufen somit divergierende 

Strömungen zum Ende des 18. Jahrhunderts parallel. Der Auszug aus Paradise Lost, Verse 469-471, 

lautet wie folgt: „One Almighty is, from whom, All things proceed, and up to Him return, if not 

depraved.“295 Der Auszug wird mit Milton. Parad. lost. Book V. gekennzeichnet. Darüber hinaus wird 

eine französische Übersetzung auf der Folgeseite eingefügt, die in späteren Auflagen allerdings 

direkt unterhalb der englischen auf der Titelseite zu lesen ist. Sie lautet: Il est un seul Tout-Puissant de 

qui toutes choses procèdent, et vers qui elles remontent, si elles ne sont pas dépravées. Milton. Parad. Perd. Liv. V. 

Obwohl der Vers im Original noch nicht abgeschlossen ist und ebenso der Beginn fehlt, setzt abbé 

Gérard an dieser Stelle ein Satzzeichen, das das Ende des Aussagesatzes markieren soll. Der 

Hinweis auf den Nebensatz mit if not depraved ist an dieser Stelle unerlässlich, da damit eine 

Kondition verknüpft wird. Auch hier greift abbé Gérard ein und verbindet eine Absicht mit der 

 
292 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 129. 
293 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 91. 
294 Genette, Gérard: Seuils, Paris: Editions du Seuil, 1987, S. 7 u. 8. 
295 Milton, John: Paradise Lost, Hrsg Alastair Fowler, London: Longman; 2nd Edition (23 Oct. 1998), S. 310 u. 311.  



62 
 

Verkürzung des Verses. Inhaltlich wird mittels der Verszeilen an den Besuch des Erzengels Raphaël 

bei Adam und Eva erinnert, was Nicolas Brucker zusammenfasst: „L'archange Raphaël rend visite 

à Adam et Ève, pour les avertir des dangers qui les guettent […]. Il leur révèle l’ordre de la création, 

l’échelle des êtres.“296 Mit der Warnung verbunden, ist ein Hinweis auf die Ordnung in der 

Schöpfung, was mit der Kondition zur Rückkehr zum Glauben verbunden werden muss, denn die 

Fortsetzung ab Vers 510 lautet: „Our knowledge, and the scale of Nature set From centre to 

circumference, whereon, In contemplation of created things, By steps we may ascend to God. 

[…]“297 Nicolas Brucker stellt heraus: „C’est dans la contemplation de la nature qu’ils pourront pas 

à pas s’élever jusqu’à Dieu.“298 Dabei ist die Ordnung der Natur, die Schöpfung, das 

ausschlaggebende Kriterium, die eine Bewegung hin zu Gott ermöglicht. Nicholas Brucker betont: 

„Le spectacle de la nature est donc une étape obligatoire dans la recherche de la perfection, la 

spiritualisation et l’ascension vers Dieu.“299 Der Anglist Hans Heinrich Meier erklärt in seinem 

Nachwort zu Das verlorene Paradies: „In tieferem Sinn enthält aber die Erzählung vom Sündenfall 

die […] Botschaft von der Vereinsamung und Entfremdung des Menschen von seinem 

kreatürlichen Ursprung, d.h. für den Gläubigen, von Gott.“300 Ergänzend stellt er für Milton fest: 

„Die starke persönliche Verflochtenheit mit seinem Werk, oft als Selbstüberheblichkeit 

angeprangert, darf man im modernen Sinn als Engagement, allerdings totales und militantes 

Engagement, kennzeichnen.“301 Für abbé Gérard gilt dies in gleicher Weise, jedoch gilt sein 

Engagement dem christlichen Glauben. Ein Eintrag in der Encyclopädie der Wissenschaften und Künste 

in alphabetischer Folge von genannten Schriftstellern bearbeitet, 1855, bestätigt dies mit „Christlich, sittliche 

Erziehung und Rechtschaffenheit zu verbreiten, blieb der Hauptzweck dieses Abtes 

schriftstellerischer Laufbahn.“302  

 

 

 

10.3. Jansenisten versus Jesuiten 

 

Philippe-Louis Gérard hat diesen Auszug aus Paradise Lost als Paratext aufgenommen, um seine 

Prägung im Collège, das von den Jesuiten angeführt wird, hervorzuheben. Ulrich L. Lehner betont 

 
296 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 224. 
297 Milton, John: Paradise Lost, Hrsg Alastair Fowler, S. 314. 
298 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 224. 
299 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 224. 
300 Meier, Hans Heinrich: „Biografische Notiz, Nachwort.“ In: Das verlorene Paradies, John Milton. Stuttgart: Reclam-
Verlag, 2008, S. 418. 
301 Meier, Hans Heinrich: „Biografische Notiz, Nachwort.“ In: Das verlorene Paradies, John Milton. S. 391. 
302 Ersch, Johann Samuel und Gruber, J. G. (Hrsg): Encyclopädie der Wissenschaften und Künste in alphabetischer Folge von 
genannten Schriftstellern bearbeitet, Leipzig: Brockhaus, 1855,S. 303. 



63 
 

in Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, dass, im Gegensatz zu den Jansenisten, 

die die Vertreibung von Adam und Eva aus dem Paradies als „irreparabel geschädigt“ ansahen, 

teilten die Jesuiten jedoch diese Ansicht nicht. 

 

Die Jansenisten beharrten auch darauf, dass der Sündenfall Adams und Evas die menschliche 

Natur irreparabel geschädigt habe, während ihre Gegner die Jesuiten, argumentierten, der 

Sündenfall habe die Menschen nur ihres Rechts beraubt, im Paradies zu leben und die dauernde 

Freundschaft mit Gott beendet.303  

 

Jürgen Grimm ergänzt:  

 

Den Kern ihrer Auseinandersetzungen bildet die Gnadenfrage. Für die Jesuiten hängen Rettung 

und Verdammung des Menschen vom Willen des Einzelnen ab. Der Mensch ist für sie 

wesensmäßig gut und im Besitz der grace suffisante, die jedoch nur dann wirken kann, wenn es sie 

durch seinen freien Willen unterstützt. Sündig wird er, wenn er im vollen Bewusstsein seines 

Unrechts handelt.304 

 

Der freie Wille bildet auch den Rahmen für Adam und Evas Handeln, die ansonsten Sklaven ihrer 

selbst sind: 

 

The distinctive emphasis in Paradise Lost is, however, not so much on the enslavement of human 

nature as such, but on the self-enslaving power of human choice. Far from being mere victims of 

sin, Adam and Eve actively ‚enthrall themelves‘. The enslavement of their wills is therefore not 

simply a negation of their freedom, but a striking expression of it: Adam and Eve are so free that 

they can even relinquish and negate their own freedom. This paradox had already been stated by 

Augustine:‘it was by the bad use of free will that man destroyed both it and himself‘. Freedom is 

lost through freedom.305 

 

Die Offenheit der Jesuiten für eine sich wandelnde Zeit mit neuen Themen belegt Ulrich L. Lehner: 

 

Am faszinierendsten aber ist vielleicht, dass beide Gruppen auch von den 

Aufklärungsphilosophen beeindruckt wurden , besonders durch den Empirismus John Lockes 

und die Physik Isaac Newtons. Diese englischen Denker wurden als Katalysatoren für eine 

 
303 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 29. 
304 Grimm, Jürgen, überarb. von Franziska Sick: „Klassik, Philosophische und theologische Strömungen”, In: Grimm, 
Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, S.162 -163. 
305 Myers, Benjamin: Milton’s Theology of Freedom, Berlin: Walter de Gruyter GmbH& Co.KG, 2006, S. 140. 



64 
 

Kirchenreform verstanden; sie konnten die Theologie modernisieren und demonstrieren, dass der 

Katholizismus nicht mit Vernunft und Naturwissenchaft im Streit lag.306 

 

Abbé Gérard stützte sich auf die Unvollkommenheit des Menschen, die mit dem Auszug aus 

Paradise Lost belegt wird und orientiert sich an Thomans von Aquins Summa. Diese erklärt John F. 

Wippel: 

 

Die Notwendigkeit der Gnade ergibt sich für Thomas aus der Natur des Menschen: aus der 

natürlichen Unvollkommenheit seiner Naturanlagen sowie aus ihrer zusätzlilchen 

Beeinträchtigung durch den Sündenfall, der eine umfassende Störung der natürlichen Ordnung 

zur Folge hat, die vor allem die beiden primären Seelenvermögen betrifft: den Verstand und den 

Willen.307 

 

 

 

10.4. Titelblatt 

 

Der Titel des Romans Le Comte de Valmont, ou les Égarements de la Raison wurde an oberster Stelle des 

Peritextes positioniert. Die Fettschrift des Namens Valmont, ist mittig angeordnet. Nicolas Brucker 

interpretiert das Erscheinungsbild des Titelblattes. Er sieht darin einen „héro“, der Verirrungen 

erlegen ist, eine Ambiguität.308 Ein Erwartungshorizont wird geweckt, der verstärkt durch die 

Illustration, einen „jeune, noble et beau“309 zeigt. Jedoch wird mit den égarements de la raison auch 

verdeutlicht, dass eine Abweichung von der Norm, „un écart par rapport à la norme“310 vorliegt, 

die eine Veränderung nach sich ziehen kann und zwar ins Gegenteil, hin zur Rückkehr, zur raison. 

Dabei wird deutlich, dass raison den Schwerpunkt bilden soll. Eine Entwicklung, eine geistige 

Bewegung wird angedeutet.  

Innerhalb des Romantitels Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison wird der Name ‚de 

Valmont‘ mittels einer Fett-Schrift (=bold) hervorgehoben und stimmt den potentiellen Rezipienten 

auf ein Mitglied des Adels ein. Auch kann der Leser schon jetzt über die verschiedenen 

Unsicherheiten der Namensdeutung -ganz individuell- sinnieren. Zusätzlich wird in der 

Titelbezeichnung eine Gleichung sichtbar, die durch das ou ermöglicht wird, sodass Le Comte de 

 
306 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 29. 
307 Wippel, John F.:„Die Notwendigkeit der Gnade”, In: Andreas Speer: Thomas von Aquin: Die Summa theologiae, 
Werkinterpretationen, Berlin: De Gruyter Studienbuch, 2005, S. 248. 
308 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 247. 
309 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 213. 
310 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 248. 



65 
 

Valmont alleine bereits ausreichen würde um einen „Helden“ anzukündigen; ou les égarements de la 

raison in der Ergänzung, lassen den „Helden“ nicht ganz so heldenhaft wirken oder aber auch 

gerade deshalb ein mit Vernunft behaftetes Wesen erscheinen. Abbé Gérard richtet seinen Fokus 

auf die Figur Valmont, die nunmehr auch Kristallisationspunkt seines Werkes ist, was durchaus auf 

Gérards Erziehung im Jesuiten-Collège zurückzuführen ist. „Jesuitische Spirtualität konzentrierte 

sich auf den Einzelnen: Sie waren daher viel näher an den weltlichen Formen der Aufklärung, die 

auf menschlichen Fortschritt und Verantwortlichkeit bestanden […].“311 Seine Ausbildung am 

Collège dürfte auch seine weitere schriftstellerische Entwicklung beeinflusst haben. Jedoch 

öffneten sich nicht alle Absolventen des Jesuiten-Collège neuen Strömungen. Ulrich L. Lehner 

hebt die Bedeutung der traditionellen Erziehung am Jesuiten-Collège hervor und parallel auch die 

Öffnung für neue Formen: 

  

Die Offenheit jesuitischer Denker war aber nicht überall gleich ausgeprägt. Im Großen und 

Ganzen beharrte der Orden weiterhin auf der Studienordnung von 1599.[…] Das Bewusstwerden 

des Selbst war, ähnlich der naturwissenschaftlichenWahrnehmung, auf Beobachtung und 

Erfahrung angewiesen. […] Daraus ergaben sich nun einige Vorteile. Die Jesuiten konnten zeigen, 

dass der Katholizismus offen für den Empirismus war und damit für den wissenschaftlichen 

Fortschritt. […] Diese neue Synthese traditioneller Scholastik und moderner Philosophie war 

kompatibel mit etablierter Lehre. 312  

 

Die Scholastik des Thomas von Aquin, dürfte Philippe-Louis Gérard bei der Erstellung seiner 

Égarements beeinflusst haben, aber auch die Hinwendung zu neuen Strömungen, die durch die 

Aussage des Jesuitenpriesters Barthélemy Baudrand (1701-1787) belegt werden können. Er verwies 

auf eine Übereinstimmung von Vernunft und Glauben, die auf einer raison éclairée sowie foi éclairée 

beruht: 

 

Quand la raison est docile et éclairée, et que la foi est éclairée et animée, il y a entre elles un accord 

parfait. La raison soumet ses lumières à la foi, la foi prête son secours à la raison, et de cet accord 

résulte un hommage sincère à Dieu et digne de Dieu. […] Mais, quand la raison sortant de ses 

bornes, veut secouer le joug de la foi, et se conduire par ses propres lumières, souvent, au lieu de 

se conduire, elle s'égare; les plus grands génies même sont alors sujets à donner dans les plus 

grands égarements.313 

 

 
311 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 29 u. 30. 
312 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 141. 
313 Baudrand, Barthélemy: L’âme affermie dans la foi, et prémunie contre la séduction de l’erreur, Lyon: Imprimerie Leroy,1804, 
S. 141.  

https://de.pons.com/%C3%BCbersetzung/franz%C3%B6sisch-deutsch/%C3%A2me


66 
 

Es wird deutlich, dass die Jesuiten die Themen der Aufklärung aufgegriffen haben, um sie 

nutzbringend für den Glauben an Gott einzusetzen.  

Es folgt der Hinweis, dass das Vorliegende aus lettres recueillies besteht. Abweichend von Aristoteles‘ 

Postulat in der Poetik, der Nachahmung, wird der Weg frei für eine Fiktion, eine Plausibilität, die 

besagt, dass es so hätte geschehen können.314 Dadurch kann Aristoteles Postulat ‚überwunden‘ 

werden. In Kapitel neun der Poetik definiert Aristoteles die Aufgabe des Dichters: „Aus dem 

Gesagten ergibt sich auch, dass es nicht Aufgabe des Dichters ist mitzuteilen, was wirklich 

geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen könnte, d.h. das nach den Regeln der 

Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mögliche.“315 Das Entstehen der Égarements von Gérard 

ist somit auf lettres recueillies zurück zu führen. Roman Kuhn verweist in Wahre Geschichten, frei erfunden 

auf die Herausgeberfiktion, die  

 

ein Vehikel darstellt […], das vor dem Hintergrund einer grundsätzlichen zeitgenössischen 

Aversion gegenüber Fiktionen zu bertrachten ist. Dabei liefert die Herausgeberfiktion zwar eine 

Art Anleitung für den Umgang mit fiktonalen Texten, dies kann aber mangels einer Fiktonslizenz 

nicht offen dargestllt werden. […] Im Verlauf des 18. Jahrnderts sind diverse Verfahren im 

Umgang mit der Herausgebefiktion zu beobachten, die diese vor einer zunehmend offeneren 

Thematisierung von Fiktionlalität situieren. […] Dabei lassen sich auch Figuren des Umgangs mit 

dem Autornamen beobachen, die diesen […] zwar nennen, ihn jedoch explizit auf die Herausgabe 

(oder gar den Druck) des Textes beziehen und nicht auf die Autorschaft.316 

 

 

 

 

10.5. Besonderheiten der tomes 

 

Die gesammelten Briefe wurden von einem anonymen „M……“ publiées, somit auch publiziert. 

Nicolas Brucker erklärt es als eine Möglichkeit, die Anonymität zu wahren und kann mit ‚Moutard‘ 

interpretiert werden, was üblich ist. „[…] le mystérieux „M…“ de la page de frontispice […] peut 

donc être interprété en „Moutard“. L’équivalence implicitement posée entre libraire et éditeur est 

un moyen d’atténuer l’effet de clandestinité produit par l’absence de nom d’auteur […].“317 

 
314 Kuhn, Roman: Wahre Geschichten, frei erfunden, Berlin/Boston: Walter de Gruyter GmbH, 2018, S. 168. 
315 Aristoteles: Poetik, hrsg. Manfred Fuhrmann, Stuttgart: Reclams Universal Bibliothek Nr 7828, 2014, S. 29. 
316 Kuhn, Roman: Wahre Geschichten, frei erfunden, S. 90. 
317 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 223. 



67 
 

Einem Eintrag im Brockhaus aus dem Jahr 1855 zufolge, erschien die erste Auflage der Égarements 

anonym in drei Bänden, „dann von 1775 und 1801 ab unter des Verfassers Namen […].“318 

Unterhalb des englischen Paratextes erscheint die Bezeichnung des Bandes mit Tome premier, was 

im übrigen für die Bände zwei und drei entsprechend gilt. Erscheinungsort und Herausgeber sowie 

Erscheinungsjahr und der Hinweis avec Approbation et Privilège du Roi bilden den Abschluss. Auf 

einem Vorblatt zum Text befindet sich die französiche Übersetzung des englischen Auszuges aus 

Paradise Lost. 

Die einzelnen Bände werden jeweils als beendet angegeben: „fin du tome premier“319 , „fin du tome 

second“320 und „fin du troisième et dernier volume“321 mit einem sich anschließenden 

Inhaltsverzeichnis, dessen Inhalt die drei Bände spiegeln soll, zusätzlich religiöse als auch weltliche 

Themen.  

 

En ce sens, l’index offre une voie d’accès privilégiée à la conception que l’auteur se fait de sa 

propre œuvre, les éléments y figurant étant distingués de la masse du roman, à la manière d’un 

substrat des savoirs édifiants. Un rapide survol des entrées de l’index permet de constater que ce 

à quoi l’auteur désire nous donner accès, c’est moins au fil des événements qu’aux idées traitées. 

Les entrées qui composent l’index sont toutes liées à des concepts moraux, religieux, ou relatifs à 

la conduite dans le monde: bienfaisance, bonheur, charité, chrétiens, famille, célibat, conversion, 

Dieu, éducation, esprits forts, etc. […]  Il n’y a pas à douter que ce sont ces mêmes idées qui 

forment, en fin de compte, le ,fonds de réalité’ sur lequel Gérard affirme s’appuyer lorsqu’il se 

distancie du roman […].322 [Hervorhebung im Original] 

 

Abbé Gérard trägt somit an der Umsetzung der Aufklärung bei, da er das Wissen der Leser mehrt. 

Die Briefe der einzelnen Bände sind durchgehend nummeriert, während die Seitenzahlen jedes 

einzelnen Bandes jeweils mit der Ziffer ‚eins‘ beginnen. Der dritte Band schließt mit einem 

Inhaltsverzeichnis ab, worin alle drei Bände einzeln aufgelistet und mit wesentlichen Inhalten 

erfasst worden sind, was nicht nicht nur einer komprimierten Zusammenfassung dient, letztendlich 

aber auch eine Rezeptionslenkung des Lesers darstellt. Abbé Gérard will lenken und seinen Einfluss 

auf die Rezeption hervorkehren. Nicolas Brucker erklärt: „Dès la première édition, le tome III du 

Comte de Valmont se terminait par une table de lettres. […] par le résumé succinct de chaque lettre, 

 
318 Ersch, Johann Samuel und Gruber, J. G. (Hrsg): Encyclopädie der Wissenschaften und Künste in alphabetischer Folge von 
genannten Schriftstellern bearbeitet, S. 303. 
319 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, Paris: Moutard, 1774, S. 551. 
320 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome second, Paris: Moutard, 1774, S. 480. 
321 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, Paris: Moutard, 1774, S. 504. 
322 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1); S. 43-61. 



68 
 

permet au lecteur de retrouver facilement un passage déjà lu.“323 Pierre-Olivier Brodeur bestätigt, 

was den Leser erwartet:„une table des chapitres organisée de manière à permettre un repérage 

rapide des événements et des matières abordées, voire à lui fournir le squelette argumentatif de 

l’ouvrage.“324 Der dritte Band schließt mit einer „Table des lettres du premier volume et des 

principales matières qu’elles renferment“325 ab. Brief 21 des ersten Bandes wird inhaltlich erfasst:  

 

Le marquis à son fils. Il le félicite de sa confiance en lui et de sa sincérité. Il lui prouve la liberté de 

l’homme, la distinction du bien et du mal moral, du juste et de l’injuste. Il établit les fondements 

de la loi naturelle sur la nature des choses et leurs rapports nécessaires, sur la raison, sur l’amour 

de l’ordre et du bien commun ; et il fait porter son obligation la plus essentielle sur les perfections 

et la volonté de l’Être-Suprême. Réponses aux objections que l’on forme contre elle. Contraste 

entre la raison et les passions. 326 

 

Es zeigt sich, dass nicht nur der Inhalt von Brief 21 verkürzt wiedergegeben wird, sondern auch 

welche Überzeugungen der Marquis seinem Sohn Valmont vermitteln will, um ihn zum Glauben 

zurück zu führen. 

Eine weitere Ergänzung des dritten Bandes stellt Le grand œuvre327 dar, das sich über fast einhundert 

Buchseiten erstreckt und sich durch eine Achtpunkteplan auszeichnet: „Le grand œuvre somme de 

l’incrédulité en huit point avec un plan de la destruction de toute religion.“328 Hinsichtlich des 

Avertissement ergänzt Nicolas Brucker unter Hinweis auf ein nunmehr  in der zweiten Auflage 

beigefügtes Avertissement: „À la fin de l’année suivante parait une seconde édition. […] Un 

Avertissement est joint à la préface […].“329 Anmerkungen in Form von notes ergänzen die jeweiligen 

Inhaltsangaben.330 

 

 

 

10.5.1. Die Illustrationen 

 

Nach abbé Gérards Vorgaben, die von namhaften Künstlern umgesetzt werden sollten, wurden 

Illustrationen angefertigt, was Nicolas Brucker bestätigt: „Conçue par l’auteur, et dessinée sur ses 

 
323 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 192. 
324 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1); S. 43-61. 
325 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, Paris: Moutard, 1774, S. 505. 
326 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, Paris: Moutard, 1774, S. 512. 
327 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 431-504. 
328 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 213. 
329 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 223. 
330 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 505-530.  



69 
 

ordres par les meilleurs artistes […].“331 Die Illustrationen sind den Bänden eins bis drei jeweils 

vorangestellt und werden von Gérard mit den ebenso vorangestellten „Explication- Des figures- I. 

Sujet donné au Dessinateur pour l'Estampe qui doit servir de frontispice au premier Volume- 

erklärt: 

 

Un jeune Homme d'une figure noble intéressante, sur la physionomie duquel se peignent en même 

temps et la vivacité des passions qui l'agitent, et la franchise d'une âme droite, est entrainé par 

l'Orgueil vers des précipices. A la lueur des éclairs qui s'échappent d'un nuage sombre, il marche 

sur une route escarpée que le Plaisir et l'Amour couvrent de fleurs. De l'autre coté la Vérité 

ingénue, simple et modeste, s'efforce de le ramener; elle fait briller à ses yeux un rayon d'une 

lumière céleste; elle lui indique une route plus sure, et lui montre, sur une hauteur, le temple 

auguste de la Religion […].332 [sic]. 

 

Nicht nur, dass bereits jetzt eine Entschlüsselung des Namens Valmont durch die Erklärung 

Gérards ermöglicht wird, sondern es wird auch die Absicht Gérards deutlich, den Inhalt des Werks 

mit seiner Beschreibung zu erfassen. Hippolyte Rigault bestätigt diese Annahme:  

 

L'abbé Gérard s'est chargé lui-même d'expliquer à ses lecteurs le but de son livre: à côté du 

frontispice, qui représente un jeune homme, en habit de marquis, entre deux femmes à demi 

vêtues, il a écrit la note suivante; elle résume à merveille l'intention, l'esprit et le style de 

l'ouvrage.333  

 

Gérard benutzte die Illustrationen, die dem Rezipienten gleichzeitig den Inhalt des Buchromans 

durch bildhafte Darstellungen vermitteln sollte. „Les choix d‘illustration, indicateur précieux de la 

réception de l’œuvre au cours de son destin éditorial […].“334 Gérards Apologetik wird in einer 

Illustration erfasst, die später eine Verschriftlichung- „actualisation verbale“335-gleitet. „Nicolas 

Brucker ergänzt in seinem Kapitel Le tableau allégorique:  

 

La Religion, la Raison, la Vertu, trônant, dominant, écrasant leurs ennemis, font l’objet de 

plusieurs estampes dans les premières éditions. La construction en est fortement dichotomique, 

 
331 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 213. 
332 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, Paris: Moutard, 1774. (ohne 
Seitenzahl)  
333 Rigault, Hippolyte: Œuvres complètes de H. Rigault: Précédées d’une notice biographique et littéraire par M. Saint-Marc Girardin, 
Tome quatrième, Paris: Libairie de L. Hachette et Cie, 1859, S. 112. 
334 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 220. 
335 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 215. 



70 
 

entre haut et bas, verticalité et horizontalité, obscurité et lumières, et la métaphore guerrière 

omniprésente.336 

 

Bereits vor den Égarements, wurde der Betrachter in der Encyclopédie mit vorangestellten 

Illustrationen in Form von Allegorien konfrontiert, wobei ein frontispice zu Interpretation anregte, 

das ‚gelesen‘ werden konnte. Es ist das „Bemühen, einem Text nachträglich einen tieferen Sinn zu 

unterlegen […].“337  

Diderot und Jaucourt strebten eine breite Leserschaft an, die durch das ‚Lesen‘ des Bildes, auf das 

Werk eingestimmt werden sollte. Abbé Gérards Absicht glich der der beiden Enzyklopädisten, die 

darin bestand, eine möglichst breites Publikum zu erreichen, um an dessen Interpretationsfähigkeit 

zu appellieren. Da die Encyclopédie zur Verbreitung führte, wiederholte Gérard das erfolgreiche 

Konzept des Einfügens von frontispice und wandte es in seinem Werk an. Nicolas Brucker hebt 

hervor: „Contrairement à la pratique qui a cours dans ce genre, elle n’est pas exclusivement centrée 

sur l’intrigue romanesque, mais propose d’autres modes de représentation, redéployant sur le mode 

graphique les niveaux de lecture offerts par le texte.“338 

Nicolas Brucker sieht darin eine L’illustration didactique339 und verleiht einem Kapitel seines Werks 

diese Bezeichnung. Bruckers Kapitel beginnt mit: „Il est jeune, noble et beau.“340 Nicolas Bruckers 

Lesart der Illustration lautet: „Par l’opposition ombre-lumière, organisée selon deux diagonales qui 

se croisent en la personne du jeune homme, de sorte que son corps devient écriture vivante du 

conflit, la composition fait voir une lutte au retentissement presque cosmique.“341 Die Abbildung 

lässt somit auf einen jungen Adeligen schließen, der sich in einem Konflikt und Kampf befindet. 

Nicolas Brucker verweist auf „l’apologétique se présente à travers un langage iconographique […]. 

La religion se montre sous un jour aimable, […] ouvre un chemin qui mène à Dieu, lumière des 

hommes, […]“342 Er fährt fort: „Le frontispice, qui donne à voir- et à entendre- un drame individuel 

aux implications collectives dans lequel se prouve la religion, met le regard du lecteur à l’épreuve 

du signe.“343 Die Zielsetzung des abbé Gérard ist jedoch, den Rezipienten von einer Bekehrung, 

die der „jeune, noble et beau“ erfahren hat, zu überzeugen, weil  

 

 
336 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 215. 
337 Burdorf, Dieter u.a.: Metzler Lexikon Literatur, 3. Auflage, S. 13 
338 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 213. 
339 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 213. 
340 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 213. 
341 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 214. 
342 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 214 u. 215. 
343 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 215. 



71 
 

le drame de la conversation ne repose pas sur l’alternative christianisme-philosophie, mais sur 

l’alternative usage réglé-usage dévoyé de la raison. […] la sagesse naît du mouvement même de 

la vie. Le chemin qui monte vers la lumière n’est pas éloigné du précipice qui plonge dans la nuit 

[…].344 

 

Nicolas Brucker stellt nicht einen Gegensatz von Christentum versus Philosophie heraus, sondern 

vielmehr stellt er einen geregelten Gebrauch der Vernunft einer umgeleiteten gegenüber. Abbé 

Gérard hat das Abweichen von der Vernunft in seinem Buchtitel mit les égarements de la raison zum 

Ausdruck gebracht. Die Vernunft stellt den Anker seiner Überlegungen dar, die vom Weg 

abgekommen ist und regulierbar erscheint. 

Die Illustrationen allein, werden den Betrachter nicht überzeugen, denn es braucht mehr als das, 

nämlich einen geschriebenen Text, einen Briefroman. Illustration und Briefroman stellen sich somit 

inhaltlich als Verdoppelung mit „les effets symétriques“345 dar und erstreckt sich „au long des mille 

cinq cents pages“346. „Non, son doute; il y manque le verbe, c‘est- à- dire l’articulation de la pensée 

du temps […].“347 Die Gestaltung der Illustration weist den Leser auf Dichotomien hin, die 

zwischen unten und oben, Dunkelheit und Licht, Vertikale und Horizontale unterscheiden und 

kämpfend gegenüberstehen.348 „Les estampes qui illustrent certaines scènes du roman selon une 

fonction dramatique saisissent les sujets sur le vif, et recourent à un code iconographique emprunté 

au théatre.“349 Der Betrachter hat nunmehr eine Vorstellung vom Inhalt des Briefromans und die 

beabsichigte Lenkung seitens Gérard greift. Mit der Illustration verbunden ist der Rückgriff auf 

Bekanntes, denn die Abbildung lässt auf eine Theaterszene schließen, was sich mit der Absicht des 

Briefromans deckt, die Fréderic Calas beschreibt:„La communication épistolaire ressemble à la 

communication théatrâle où le spectateur assiste à une représentation faite, dans ce cas-là, pour 

lui.“350 Nicolas Brucker beschreibt die Illustration mit einer Bühne, die durch einen Vorhang 

eingegrenzt wird und an eine Theaterszene erinnert.  

 

Au cours des éditions successives, les illustrateurs ont interprété les sujets en y décalquant la mode 

de leur temps et leurs propres options estétiques. […] La scénographie répond aux contraintes de 

la représentation théâtrale: le décor se compose invariablement à droite d’un fauteuil et d’un pan 

de rideau, à gauche d’une ouverure sur le hors-scène. […] Les choix d’illustration, indicateur 

 
344 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 215. 
345 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 218. 
346 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 215. 
347 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 215. 
348 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 215. 
349 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 216. 
350 Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, S. 15. 



72 
 

précieux de la réception de l’œuvre au cours de son destin éditorial, nous montrent que la fiction 

ce cesse de gagner du terrain sur l’idée, […] sur le projet d’éducation et d’édification.351 

 

 

 

10.5.2. Die notes als roman édifiant  

 

Da der Roman noch nicht etabliert war, der Briefroman sich aber besonderer Beliebtheit im 18. 

Jahrhundert erfreute352, benutzte abbé Gérard dieses Medium zwecks Verbreitung seiner 

Apologetik mit dem Ziel der Erbauung. Nicolas Brucker verweist auf den Ursprung der 

Apologetik: „L’apologie, à l’origine discours judiciaire dont la finalité est de réfuter une accusation 

[…].“353 , die er als „échos [der] modèle antique“ 354 bezeichnet. Es wird deutlich, dass scholastische 

Modelle Pate standen.  

Pierre-Olivier Brodeur bestätigt Gérards Intention der Verbreitung des Glaubens und bezeichnet 

ihn zusätzlich als Antiphilosophen: „Philippe-Louis Gérard […] est une figure importante de 

l’antiphilosophie du XVIII. siècle: ancien libertin converti au déisme puis au christianisme, il 

représente le type parfait du héros de roman édifiant qui, après sa conversion, travaille au salut de 

son prochain.“355 In den notes wird sein Vorhaben deutlich. Pierre-Olivier Brodeur ergänzt:  

Pourtant, la culture du roman investit bien la sphère religieuse. […] En effet, si on tente de définir 

une pensée religieuse du roman, ce n’est pas dans les sermons et les discours religieux qu’il faut 

fouiller, mais plutôt dans un corpus encore méconnu: les romans édifiants. […] Leurs auteurs sont 

des membres du clergé ou des laïcs aux convictions fortes qui prennent la plume […].356 

Abbé Gérard zählt zu den Apologeten, die sich dem Glauben verpflichtet sahen. Der Briefroman 

des abbé Gérard zählt somit zur ‚Erbauungsliteratur‘, die eine 

Sammelbezeichnung für die auf die religiöse Stärkung […] der Persönlichkeit des christlichen 

Lesers gerichtete literarische Ziel der Erbauung ist, den individuellen spirituellen 

 
351 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S 220. 
352 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 4. 
353 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 85. 
354 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 85. 
355 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61.  
356 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61. 



73 
 

Erfahrungshorizont des Gläubigen zu bereichern und ihm praktische Hilfe zur tugendhaften 

christlichen Lebensführung zu gewähren. Der Begriff ‚Erbauung‘ ist gattungsübergreifend.357  

Es entsteht ein roman édifiant, den Pierre-Olivier Brodeur in seinem Résumé charakterisiert: 

Les romans édifiants des XVIIe et XVIIIe siècles – des fictions narratives en prose qui affichent 

clairement leur volonté de transmettre des valeurs chrétiennes et d’influencer le comportement 

de leurs lecteurs dans le sens de ces valeurs – développent une poétique spécifique, basée sur la 

recherche et le dévoilement de la vérité chrétienne à travers la fiction mondaine. Ils posent ainsi 

de front une question qui a hanté les écrivains et les théoriciens de l’Âge classique, à savoir la 

conciliation du plaisir romanesque et de la moralité. La topique du roman édifiant (personnages, 

lieux et temps), sa matérialité (titres, divisions internes, ensembles d’œuvres) et sa voix (narrative 

et rhétorique) concourent à l’élaboration d’effets de sens qui servent la visée persuasive et 

religieuse des ouvrages tout en créant des récits et des imaginaires propres à satisfaire le goût du 

lectorat pour le roman.358 

Die darin enthaltenen Überlegungen sollen den Adressaten -parallel den Rezipienten- zum 

Nachdenken und letztendlich zur Übernahme von Denkansätzen veranlassen. Nicolas Brucker gibt 

zu bedenken, dass abbé Gérard, die Philosophen zwar ablehnt, sie aber benutzt, um seine eigenen 

Denkansätze zu untermauern. Georg Cavallar verweist auf die unterstützende Funktion: „Bei 

vielen Aufklärern hatte die Religion eine unterstützende Funktion“359 Ulrich Lehner attestiert den 

„katholischen Aufklärern“:  

 

Was schrieben sich nun die katholischen Aufklärer in ihre Agenda? Ihr Ziel war es zum ersten, 

die neuesten Errungenschaften von Philosophie und Naturwissenschaften in sich aufzunehmen, 

um die wesentlichen Glaubensinhalte des katholischen Christentums in neuer, der Zeit 

angemessener Sprache vortragen und verteidigen zu können. Zum Zweiten versuchten sie, damit 

zu einer Aussöhnung von Katholizismus und moderner Kultur beizutragen. […] Die […] 

katholischen Aufklärer waren offen für Diskussionen, aufgeschlossen für die Ergebnisse der 

Naturwissenschaften, empfänglich für neue Philosophien […].360 

 

Abbé Gérard zeigt beide Seiten der im 18. Jahrhundert gängigen Debatten auf und trägt dadurch 

parallel zur Verbreitung dieser durch seinen Briefroman bei, wobei ihm seine Égarements „in neuer, 

der Zeit angemessener Sprache“ der Vermittlung dienten.  

 
357 Burdorf, Dieter u.a.: Metzler Lexikon Literatur, 3. Auflage, S. 203. 
358 Brodeur, Pierre-Olivier: Le roman édifiant aux XVII. et XVIII. siècles, Paris: Université Sorbonne Nouvelle, 
Montréal/Kanada: Université de Montréal, 2013, s. Résumé 
359 Cavallar, Georg: Gescheiterte Aufklärung?: Ein philosophischer Essay, S. 162. 
360 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 15 u. S. 16. 



74 
 

La relecture des philosophes anglais le conduit à restituer l’image d’un déisme conforme à 

l`orthodoxie; il produit en notes des citations des saint Thomas, Bayle Locke, C. Bonnet, J.-J. 

Rousseau, contre le principe d’une raison indépendante et pour une autorité supérieure, avec 

l’habileté qui lui est propre dans ce genre d’exercice. Il fait parler les philosophes contre eux-

mêmes et, retournant leur thèse de départ, se l’arroge comme son bien propre. […] Il récuse les 

positions des philosophes comme autant de formes cachées d’athéisme, ce qui équivaut à un rejet 

pur et simple, et d’autre part tente de les utiliser, pour les faire servir à son projet de sauvetage de 

la théologie: positon ambiguë et périlleuse.361  

 

Brodeur ergänzt in seiner Dissertation: „À travers ces milliers de pages qui abordent de nombreux 

sujets (philosophie, théologie, histoire, arts) se tisse une trame narrative de conversion, celle du 

jeune comte de Valmont.“362  

Die drei Bände der Moutard-Ausgaben weisen über 1500 Seiten Text aus, wobei mehr als ein 

Viertel den notes zukommen. Nicolas Brucker erklärt die Absicht Gérards, sein Werk zu einer 

érudition zu machen: 

 

Il faisait de son livre un manuel d'une « honnête » érudition, abordant les domaines variés du 

savoir. Grâce à la note, deux livres différents sont ainsi associés en un même support, et deux 

publics sont visés. De l'un à l'autre on bascule d'une approche romanesque à une information 

scientifique, du plaisir de l'imagination au travail de l'intellect. Les notes forment par rapport à la 

partie romanesque de l'ouvrage un livre second, soumis à une subordination fonctionnelle et à 

une succession chronologique. Le passage d'un niveau à l'autre, toujours optionnel, se fait par les 

appels de notes, qui sont autant d'échappées du texte vers la zone périphérique. Cependant, 

contrairement au texte dont l'exacte reproduction d'une édition à l'autre est la condition essentielle 

de la survie du livre, les notes sont susceptibles de modifications et d'ajouts. […] Dans l'édition 

de 1784, la part des notes, qui atteint 27,5 % de la pagination totale, tend à donner au récit un 

statut de prétexte; les notes seraient alors le vrai texte auquel l'auteur nous mènerait par le détour 

d'une fiction purement apéritive.363 [Hervorhebung im Original] 

 

Hervorzuheben ist, dass parallel zu einem narrativen Text, ein wissenschaftlicher diesen ergänzt. 

Gérard hat mittels two-in-one, eine große Anzahl von Lesern gewonnen. Abbé Gérard will den 

Rezipienten erziehen und sein Wissen mehren, was im Einklang mit der Weiterentwicklung der 

Pädagogik der damaligen Zeit zu sehen ist.  

 

 
361 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 82. 
362 Brodeur, Pierre-Olivier: Le roman édifiant aux XVII. et XVIII. siècles, S. 61. 
363 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 197. 



75 
 

Les pratiques pédagogiques évoluent elles aussi. Plus interactives, elles favorisent l’échange, 

prennent la forme d’une conversation séquencée. L’élève est appelé à porter par écrit ce qu’il aura 

retenu des entretiens. La même technique s’applique aux lectures, dont l’élève doit faire des 

extraits.364  

 

Nicolas Brucker erkennt diese Praxis auch im Briefroman und betont die Herausforderung, die 

an den Rezipienten gemacht werden: 

  

Le Comte de Valmont met en scène de telles pratiques, à différents niveaux: dans les situations 

pédagogiques qu’il narre; dans les lettres échangées entre les correspondants, qui parfois prennent 

la forme d’entretiens suivis; dans le corps même de l’ouvrage, dans les extraits et les notes, invitant 

par-là le lecteur à adopter ces méthodes.365  

 

Im Hinblick auf die notes ist bedeutsam, dass Gérard sich nicht abschließenden Urteilen ergibt, 

sondern, dass seine „notes sont susceptibles de modifications et d'ajouts“, was Anzeichen 

wiederholten Nachdenkens, im Sinne der Aufklärung gewertet werden muss. Unabhängig von 

Fußnoten, die den Basistext auf der jeweiligen Seite ergänzen, bilden notes den Abschluss der 

einzelnen Briefe als auch der jeweiligen Bände. Ein Geflecht von Überlegungen werden in den notes 

vermittelt, die nicht nur dem Adressaten der Briefe gelten, sondern auch dem Rezipienten.366 

Nicolas Brucker stellt heraus:  

 

Les notes des principales lettres, qui traitent des grands thèmes de la religion, de la morale ou de 

la politique, forment par leur étendue une annexe documentaire au roman. […] Philosophes, 

apologistes, moralistes ou naturalistes sont ainsi convoqués pour appuyer ou réfuter une idée.367 

 

Abbé Gérard hat beide Seiten des Zeitgeschmacks berücksichtigt, wobei „La part des auteurs 

philosophiques, au sens étroit du terme, est double de celle des auteurs religieux: on relève 303 

mentions de philosophes, contre 136 seulement d’apologistes.“368 Unter den Philosophen nimmt 

Rousseau mit 10,5%369 den größten Anteil ein. Die hohe Auflage belegt ein offenkundiges Interesse 

für Gérards Werk. „La valeur du roman réside davantage dans la réception et l’interprétation qu’en 

 
364 Brucker, Nicolas: „Un roman social catholique au siècle des Lumières: Le Comte de Valmont de l’abbé Gérard”, 
In: Tremblay, Isabelle: Les Lumières catholiques et le roman français, S. 1-12. 
365 Brucker, Nicolas: „Un roman social catholique au siècle des Lumières: Le Comte de Valmont de l’abbé Gérard”, 
In: Tremblay, Isabelle: Les Lumières catholiques et le roman français, S. 1-12. 
366 Ähnlich einem Beiseitesprechen auf einer Theaterbühne, entsteht eine Erweiterung des Dialoges, denn mit dem 
parler à part wird der Zuschauer gleichsam über das Denken der Figur informiert. Eine Beeinflussung der Rezeption 
wird dadurch ermöglicht. 
367 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 288. 
368 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 290. 
369 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 290. 



76 
 

fera le lecteur averti que dans l’ouvrage lui-même […].“370 Dem Genre ‚Roman‘ stellte sich jedoch 

eine Anti-Kultur entgegen, was Gérard mit Hilfe seines roman édifiant zu kaschieren wusste. „La 

culture du roman au XVIII. siècle est encore largement une culture contre le roman […]“371, dabei 

erfuhr sein Werk sogar eine Aufwertung, da es erzieherische christliche Werte vermittelte. Es stellt 

sich die Frage, ob nicht die notes zum Basistext, das eigentliche Ziel von Gérard waren und somit 

eine Umkehr, denn die Ereignisse, die seine Figur Valmont begleiten, scheinen dabei eher in den 

Hintergrund zu rücken und dienen nur noch als ‚Mittel zum Zweck‘, da „le texte, alors mangé par 

les notes, qui occupent presque toute la page, se voit réduit à un simple prétexte.“372 Die notes, die 

den Briefen folgen, stellen mit einem Anteil von „27,5 % de la pagination totale“373 einen nicht 

unerheblichen Anteil des Briefromans dar. Sie bilden in Ergänzung zum Basistext den Schwerpunkt 

seines Briefromans, der nicht nur Valmont sondern auch den Rezipienten den Weg zum Glauben 

vorzeichnet. Die notes laden den Leser ein „à adopter ces méthodes […], déjà évoqué, a une 

efficacité didactique double, intradiégétique, pour les personnages qui le liront, et extradiégétique, 

pour le lecteur qui peut ainsi récapituler l’ensemble des preuves dans une forme synthétique.“374 

Die Fußnoten dienen laut Metzler Lexikon Literatur „als Ausweis von Wissenschaftlichkeit wobei sie 

den Haupttext dominieren und in Frage stellen können, sodass der Name ebenso gut anzeigen 

könnte, dass die Informationen des oberen Teils der Seite auf dem unteren fußen.“375  

Valmont steht als Beispiel für eine gelungene Rückkehr. Nicolas Brucker bestätigt in Lumières et 

Religion La transcendance dans le roman: Prévost, Rousseau, Rétif, dass um die Figuren herum eine Fiktion 

konzipiert wurde und der Briefroman als Medium dafür geeignet war.  

Le roman au XVIIIe siècle intègre à sa matière proprement littéraire les questions de théologie ou 

de métaphysique alors en débat: il se présente comme un moyen de penser ces questions, non pas 

in abstracto, mais par l’expérience exemplaire des passions, figurée dans le récit et portée par des 

personnages. Les problèmes classiques, touchant l’existence de Dieu, l’immortalité de l’âme, le 

salut personnel ou la justification du mal, prennent corps dans des trajectoires singulières; ils sont 

portés par le point de vue des acteurs, animés dans des dialogues ou des lettres, inscrits dans 

l’espace et le temps de la fiction. La notion de transcendance, en ce qu’elle conjugue le lointain et 

 
370 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61.  
371 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61. 
372 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 203. 
373 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 197. 
374 Brucker, Nicolas: „Un roman social catholique au siècle des Lumières: Le Comte de Valmont de l’abbé Gérard”, 
In: Tremblay, Isabelle: Les Lumières catholiques et le roman français, S. 1-12. Gérard Genettes Definition von notes in Seuils 
lautet: „Une note est un énoncé de longueur variable (un mot suffit) relatif à un segment plus ou moins déterminé du 
texte, et disposé en regard soit en référence à ce segment.“ Seuils, Paris: Editions du Seuil,1987, S. 321. 
375 Burdorf, Dieter u.a.: Metzler Lexikon Literatur, 3. Auflage, S. 258. 



77 
 

le proche, la verticalité et l’horizontalité, le mouvement et l’arrêt, est l’instrument idéal pour mener 

l’investigation.376  

Der augenfällige Fettdruck des Namens ,de Valmont’ im oberen Teil des Titels wird somit 

erklärbar. Abbé Gérard richtet seinen Fokus auf die Figur Valmont, einen Adeligen. Er erweist sich 

letztendlich als Kristallisationspunkt seines Briefromans. Unterhalb des in Fettdruck gesetzten 

Namen Valmont, befindet sich ein Auszug aus Paradise Lost, sodass daraus ein Zusammenhang 

abgeleitet werden kann. Auch dürfte Gérard auf die gestalterische Vorgabe des Titelblattes Einfluss 

gehabt haben, so wie er auch auf die Gestaltung der Illustrationen Einfluss genommen hatte.  

 

 

 

10.5.3. Le grand œuvre 

 

Abbé Gérard beschreibt den Inhalt von Le grand œuvre in Band 3, das sich den Table des lettres 

anschliesst, mit: „Le grand œuvre. Code de l'incrédulité sur Dieu , sur l'homme , sur la Religion , la 

morale , la société et l'autorité“377 was Nicolas Brucker bestätigt und er verweist zusätzlich auf einen 

Achtpunkteplan in den Anmerkungen: „Le grand œuvre somme de l’incrédulité en huit point avec un 

plan de la destruction de toute religion. En note, l’auteur précise que ce plan a depuis lors été réalisé; 

les vœux de Lausane ont été exaucés.“378  

Dieses Schriftstück wird von Valmont in Brief 49 erwähnt. Es ist Le grand œuvre, das er unter dem 

Kopf des sterbenden Lausane hervorzieht.  

 

A ces derniers mots, sa rage le suffoqua. J‘appellai du secours, il n’étoit plus. J’avois saisi 

heureusement un papier qui sortoit de dessous son chever, et qui me parut à la première inspection 

un plan contre la religion, et en saveur de l’incrédulité, que je vous communiquerai par la suite.379  

 

Abbé Gérard scheut auch nicht davor zurück, sein eigenes Werk Le grand œuvre, in seine Égarements 

einzuflechten380, denn Lausane hält es unter seinem Kopf versteckt „un papier qui sortoit de 

 
376 Brucker, Nicolas: Lumières et Religion La transcendance dans le roman: Prévost, Rousseau, Rétif, Paris: Honoré Champion 
éditeur, 2022, Rückseite des Peritextes. 
377 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 496. 
378 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 213. 
379 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 101.  
380 Wie bereits erwähnt, hatte Goethe in seinem Werther diese Praxis angewandt, um eine Authentizität zu belegen. 
Georg Lukács erklärt unter Bezug auf Goethes Werther die Absicht: „ursprüngliche Äußerungen werden wieder 
produziert als ‚wiederholte Spiegelungen‘ […] ein subjektivierender Kunstgriff, […] der zum raffiniertesten literarischer 
Techniken überhaupt gehört: Werther zitiert seinen eigenen Autor!“In: Lukács, Georg: „Essay“In Die Leiden des jungen 
Werther, hg. Von Johann Wolfgang Goethe, Insel-Verlag/Suhrkamp-Verlag, 1973, S. 218.  



78 
 

dessous son chever.“ 381 Aus der Fußnote ergibt sich nunmehr, dass es sich um Le grand œuvre 

handelt: 

 

Ce plan a été envoyé en même temps que la lettre LI. , avec des réflexions du Comte de Valmont 

sur les objets qu’il renferme. On a rejetté le tout à la fin des lettres comme un morceau à part, 

mais qu’il étoit essentiel de conserver, en y faisant d’ailleurs les additions et les changemens dont 

il sera parlé.382  

 

In Brief 51, worin Valmont seine Bekehrung, seine „Honteux égaremens de ma raison“383 sowie 

„j'ai abjuré mes erreurs“384 erläutert, werden Envoi und Valmonts Réflexion beigefügt.  

Wie bereits ausgeführt, sind die notes umfassend, sodass ihnen nicht allein das Merkmal des 

Paratextes zugeordnet werden kann. Die darin enthaltenen Erläuterungen stellen ein eigenes Werk 

dar, das inhaltlich theologische, christliche, wissenschaftliche, soziale Beiträge aufgreift und das 

Wissen des Autors spiegelt, der mittels umfassender- nahezu enzyklopädischer- Kenntnisse 

überzeugen will. Nicolas Brucker attestiert dem Werk „[…] un livre-somme, totalisation 

indépassable du savoir, dans les débats les plus récents […]“385 als auch eine erzieherische 

Komponente.  

 

En dehors du contenu encyclopédique, informatif et didactique, le livre propose un apprentissage 

de la lecture, à la fois par un discours théorique et une illustration appliquée. Support et fin de 

l'apprentissage, il est susceptible d'usages multiples, correspondant à des niveaux de lecture et à 

des objectifs différents.386  

 

Der Leser wird mit dem Wissen eines abbés konfrontiert, das parallel eine Wissensvermittlung des 

Zeitgeistes ist und seinen Leser zum ‚Mehr-Wissen‘ erzieht: „Si Le Comte de Valmont est un roman 

d’éducation, il l’est à plusieurs niveaux.“387 Nicolas Brucker bringt es auf den Punkt, indem er ein 

Kapitel seines Werks mit Éduquer en édifiant bezeichnet.388 An dieser Stelle kann festgestellt werden, 

dass abbé Gérard zur Verbreitung philosophischer Ideen beigetragen und parallel die Erziehung 

einer Leserschaft -ganz im Sinne der Aufklärung- zum Selbstdenken und zum Urteilsvermögen 

angestoßen hat. Mit dem grand œuvre stellt er die Philosophen blos, was Gérards Absicht ist: „Les 

 
381 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 430. 
382 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 101 und 102. 
383 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 175. 
384 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 176. 
385 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 212. 
386 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 185. 
387 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 145. 
388 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 174. 



79 
 

philosophes, jusqu’alors opposés les uns aux autres, incapables de sortir de leurs querelles intestines 

[…].“389 Nicolas Brucker fährt fort: „Par son apologétique, Gérard entend sauver la religion, en 

l’illustrant, et en la défendant contre les systèmes qui prétendent la nier.“390 Pierre-Olivier Brodeur 

bestätigt diese Einschätzung: „Ce roman […] est avant tout une exposition des principales thèses 

antiphilosophiques, à savoir une défense raisonnée de la religion catholique, mais surtout une 

attaque contre le parti philosophique autant dans ses doctrines […].“391Nicolas Brucker verweist 

auf die Ambiguität: „Il récuse les positions des philosophes comme autant de formes cachées 

d`athéisme, ce qui équivaut à un rejet pur et simple et d’autre par tente de les utiliser, pour les faire 

servir à son projet de sauvetage de la théologie: position ambiguë et périlleuse.“392 Jacques 

Domenech ergänzt in Encyclopedia of the Enlightenment Volume I: 

[…], in the abbé Gérard’s novel, Valmont finds on the bedside table of Lausane- his friend and 

imagined rival, who has been ruined by philosophy- a bogus piece of philosophical writing, Le 

grand œuvre (The Great Work), in which Gérard caricatures the spirit of the Enlightenment […].393 

Er möchte nicht nur seine Figur Valmont zum Glauben zurückführen, sondern den Rezipienten 

seiner Égarements vor allen Verführungen bewahren sowie erziehen. Abbé Gérard erreicht den Leser 

nicht nur durch eine zeitgemäße Sprache, sondern auch mittels seines Briefromans, der den 

Verirrten den Weg weisen soll. Ulrich L. Lehner verweist auf die sich ausbreitende Lesekompetenz 

im 18. Jahrhunderts. 

 

Während die Lesekompetenz im Europa des 18. Jahrhunderts rapide zunahm, schrieben die 

meisten kirchlichen Autoren immer noch in lateinischer Sprache und daher einem begrenzten 

Leserkreis. […] Dagegen versprach die Volkssprache neue Möglichkeiten, die Botschaft der 

Kirche besser zu verbreiten, manche Autoren bedienten sich daher auch alternativer literarischer 

Stile, welche ihr kritisches Urteil, ihre Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Denkern, ihre 

Bildung, aber auch ihre Orthodoxie zum Ausdruck bringen konnten.394 

 

Die ausführlichen Anmerkungen bzw. Fußnoten und vorab Illustrationen der einzelnen Bände, das 

abschließende Inhaltsverzeichnis des dritten Bandes in Addition mit dem grand œuvre, ermöglichen 

dem Leser eine Identifikation, die dem Leser erlaubt, seinen individuellen Weg des Verstehens zu 

beschreiten. Dabei tritt zutage, dass Gérard die Interpretationsmöglichkeit des Lesers durch seine 

 
389 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 213. 
390 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 307. 
391 Brodeur, Pierre-Olivier: Le roman édifiant aux XVII. et XVIII. siècles, S. 44. 
392 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 82. 
393 Domenech, Jacques: „Anti-Enlightenment”, In: Delon, Michel (Hrsg): Encyclopedia of the Enlightenment Volume I, 
London: Routledge, 2013, S.76. 
394 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 17. 



80 
 

Beharrlichkeit einschränkt, denn er will lenken. „Il [abbé Gérard] tend à priver le lecteur de toute 

autonomie interprétative.“395 Nicolas Brucker erkennt Gérards Strategie:  

 

Le Comte de Valmont, en proposant au lecteur des modèles auxquels il peut s’identifier, en jalonnant 

sa route d’exemples et de mises en garde, en élaborant une réflexion sur les pouvoirs du livre, en 

programmant enfin des usages spécifiques, forme ou réforme le rapport au texte, et institue un 

lecteur expert, adroit à manipuler le livre […].396 

 

Jacques Domenech bestätigt eine typische Vorgehensweise: „Embedding arguments in fiction, 

especially in novels, was a favored form of Christian apologetics before the French Revolution.“397 

Abbé Gérard zeigt sich durch die verschiedenen Paratexte als dominant. Er nimmt Einfluss auf die 

Rezeption seines Werkes, denn er orchestriert mit verschiedenen Mitteln, um den Rezipienten für 

den Glauben an Gott und für die Religion zu gewinnen.  

 

 

 

10.5.4. Préface und Avertissement 

 

In der Préface erklärt der Unterzeichner zunächst, dass Auffinden der Briefe, deren Veröffentlichung 

ihm nützlich erscheinen. Die Namen der Briefeschreibenden werden vermieden und inhaltlich in 

einem modern angepassten Stil wiedergegeben, wobei Anmerkungen der Erklärung des Textes 

dienen: 

 

Nous donnons au Public ces Lettres, parce qu'elles nous ont paru intéressantes, et plus encore, 

parce qu'elles nous ont paru utiles.[…] Nous ne dirons pas comment ce recueil de Lettres nous 

est tombé entre les mains, ni par qui elles ont été écrites on a pris soin au contraire d'en retrancher 

tout ce qui auroit pu donner lieu à des applications particulières; les secrets de familles, surtout 

aussi illustres que celle qui paroît ici sous le nom de Valmont , ne pouvant jamais être trop 

respectés. […] Si ces Lettres portent à certains égards des caractères de nouveauté, y on ne doit 

pas en être surpris; l'Editeur s'est cru permis d'en retoucher le stile , de substituer aux usages plus 

anciens les mœurs actuelles, et d'emprunter quelquefois le langage des auteurs modernes, pour 

donner à des réflexions , qui ont été faites il y a longtemps, une force nouvelle. […].398  

 

 
395 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 287. 
396 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 211 
397 Domenech, Jacques: „Anti-Enlightenment”, In: Delon, Michel (Hrsg): Encyclopedia of the Enlightenment Volume I, S.76. 
398 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, Préface, S. vij-xij.  



81 
 

Es folgt der Hinweis, dass der Herausgeber den Briefen notes beigefügt hat und inhaltlich dabei auf 

berühmte Autoren zurückgegriffen wurde, deren Aussagen -laut Gérard- zum Teil falsch und 

gefährlich sind:  

 

C’est l’Éditeur qui a mis les notes et les citations que l’on trouvera au bas des pages, ainsi que les 

notes moins nécessaires ou plus étendues que l’on a renvoyées à la fin de chaque lettre pour ne 

pas fatiguer l’attention en la partageant. On en a tiré la plus grande partie d’auteurs célèbres qui 

ont dit d’excellentes choses, parmi beaucoup d’autres fausses et dangereuses.399 

 

Mit dem Auffinden der Briefe wird zunächst auf ein faktuales Ereignis hingewiesen, was wichtig 

ist, denn es galt die Fiktion zu vermeiden. Frédéric Calas nennt es eine „dissimulation de la fiction 

est un refus d'élucider la création.“400 Nicolas Brucker verweist jedoch auf die Fiktion: „S’agissant 

d’un texte d’imagination, il va jouer des conventions du texte préfaciel, se donnant come l’éditeur, 

et non l’auteur des lettres.“401 Es entsteht eine Herausgeberfiktion. Durch diese Fiktion schafft der 

Autor einerseits Distanz zum Erzählten, indem die Urheberschaft einem Unbekannten 

zugeschoben wird, anderererseits gewinnt er die Freiheit, sich nach Belieben in die Handlung 

einzuschalten und den Leser anzusprechen.402 In den Égarements findet die Ansprache an den Leser 

durch die notes statt und parallel an den Adressaten. 

In seinen mémoires, die erst 1810 erschienen, gibt Gérard an, Schriftstücke gesammelt zu haben, die 

er von einem M. de. V…. erhalten habe und die Grundlage seines Comte de Valmont bilden: 

 

[…] je suis V….., et je suis chrétien. Nous nous embrassâmes avec la plus vive effusion de cœur, 

et l’ayant engagé à diner à la maison, j’entendis de sa propre bouche toute l’histoire de son 

changement […] et voyez entre autres, ajouta-t-il, en me remettant quelques feuilles manuscrites 

que j’ai encore, ceux qui m’ont paru les plus importans à recueillir, et au bas des quells j’ai écrtit 

l’ouvrage, le volume et la page.403 

Gebunden an die Faktizität reagiert abbé Gérard auch folgerichtig, indem er im Avertissement -ab 

der zweiten Auflage- erklärt:  

Qu’il nous soit d’ailleurs permis de réclamer contre le titre de roman qu’on leur [les lettres] a donné. 

[…] Cette idée, quoique modifiée par le terme de roman moral, ne nous apparaît pas assez exacte 

pour être adoptée. Tout ce que nous pouvons dire sur ce sujet, pour ne pas en dire trop ni trop 

 
399 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, Préface, S. xj. 
400 Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, S. 9. 
401 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 272. 
402 Hardt, Manfred: Geschichte der italienischen Literatur, Düsseldorf: Artemis und Winkler Verlag, 1996, S. 563. 
403 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 84 und 86. 



82 
 

peu, c’est que les faits mêmes ont ici un fonds de réalité qui ne permet pas de ne les regarder que 

comme une fiction.404  

Wie bereits erwähnt, lautet der Eintrag in der Encyclopédie für roman: „(Fictions d'esprit) récit fictif 

de diverses aventures merveilleuses ou vraisemblables la vie humaine.“405Gérard überlagert jedoch 

sein Werk mit einem wissenschaftlichen Text, indem er sich auf anerkannte Denker verschiedener 

Wissenschaften „de nombreux sujets (philosophie, théologie, histoire, arts)“mit der Folge: „La 

référence antique sert le travail sur la forme romanesque en dédouanant l’œuvre de l’accusation 

d’être un roman.“406 Abbé Gérard wettert gegen den Roman und schreibt ihn doch selbst, denn 

„Même si Gérard s’en défend et malgré le caractère essayistique de son œuvre, celle-ci est bel et 

bien un roman. Les critiques qu’il cite dans l’avertissement à la seconde édition le soulignent 

d’ailleurs.“407 Dabei versäumt er es nicht, die Kontrahenten zu beschimpfen, Le grand œuvre:  

Il est vrai que, par cette marche savante, les ouvrages historiques, philosophiques et politiques de 

nos Sages sont exactement devenus les romans de la philosophie moderne. Tout y est calqué sur 

leurs vues. […] À chaque événement qui se présente. La tournure que son imagination y donnera 

et les réflexions toute neuves qui vont suivre.408  

So betont Gérard in Avertissement, dass sein Werk „du genre le plus vraisemblable“409 Um das zu 

unterstreichen, werden die auf dem Titelblatt angekündigten lettres recueillies gegen Ende des dritten 

Bandes, note zu Brief 49, an den Marquis zurückgegeben. 

 

Ce plan a été envoyé en même temps que la lettre LI. Avec des réflexions du Comte de Valmont 

sur les objets qu’il renferme. On a rejetté le tout à la fin des lettres comme un morceau à part, 

mais qu’il étoit essentiel de conserver, en y faisant d’ailleurs les additons et les changemens dont 

il fera parlé. 410 

 

 
404 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, Paris: Masson et fils, libraires, 
quatorzième édition, 1821, S. xij. 
405 Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par 
une société des gens de lettres. Tome quatorzième, S.341. 
406 Brodeur, Pierre-Olivier: Le roman édifiant aux XVII. et XVIII. siècles, Paris: Université Sorbonne Nouvelle, S. 36. 
407 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61.  
408 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 448. 
409 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, quatorzième édition, 1821,  
S. xv. 
410 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 101 und 102.  



83 
 

Abbé Gérard stellt ebenso fest: „[…] les faits mêmes ont un fond de réalité qui ne permet pas de 

ne les regarder que comme une fiction.“411 Jedoch warnt Nikolas Brucker davor, die mémoires als 

autobiographischen Roman zu lesen:  

 

Malgré les confidences des mémoires, nul ne lira Le Comte de Valmont comme un roman 

autobiographique: ce serait commettre un grossier contre-sens sur le projet de Gérard. On ne 

cherchera pas l'homme dans l'œuvre, mais l'auteur; car c'est bien un roman d'auteur qu'il nous est 

donné de lire. Personnage principal, en ce qu'il occupe successivement toutes les places; régisseur, 

en ce qu'il distribue la parole et organise la lecture, l'auteur en est la figure dominante […].412  

 

 

 

11. Die histoire, eine Bekehrung 

 

Mit dem Titel des Briefromans Le Comte de Valmont ou les Égarements de la Raison wird das 

Vorhandensein von Vernunft hervorgehoben als auch Verirrungen der Vernunft verdeutlich, was 

korrigierbar erscheint und am Comte de Valmont festgemacht wird. Er ist Kristallisationspunkt 

der folgenden Überlegungen, die sich auf das Wesentliche beschränken, was die histoire betrifft. 

Der Briefwechsel zwischen Valmont und seinem Vater, dem Marquis, wird von Pierre-Olivier 

Brodeur wie folgt kommentiert: „Révolté par le cours des choses terrestres, il en vient à renier la 

providence et le christianisme.“413 Abbé Gérard hat sich seiner eigenen Vita erinnert und kreiert 

die Figur Valmont, die sein Spiegelbild sein könnte. In seinen mémoires, die 1810 erschienen, somit 

nach den Égarements, lassen sich diverse Belege finden, die auch auf Gérards Leben zutreffen. 

Pierre-Olivier ergänzt: 

 

Le comte de Valmont, ou les égarements de la raison (1774), de l’abbé Philippe-Louis Gérard 

(1774), est aussi un ouvrage édifiant qui s’inscrit dans le courant antiphilosophique; il s’agit d’un 

volumineux roman épistolaire dont le cœur est composé des lettres que s’échangent le comte de 

Valmont, jeune homme gagné peu à peu par la doctrine philosophique et par l’irréligion, et son 

père, qui tente de le ramener dans le giron de l’Église.414 

 

 
411 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, quatorzième édition, 1821,  
S. xvi. 
412 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 272. 
413 Brodeur, Pierre-Olivier: Le roman édifiant aux XVII. et XVIII. siècles, S. 61. 
414 Brodeur, Pierre-Olivier: Le roman édifiant aux XVII. et XVIII. siècles, S. 44. 



84 
 

Der Marquis de Valmont ist das Oberhaupt der Familie. Er ist durch königlichen Erlass aufs Land 

verbannt worden, worüber sein Sohn erbost ist. In der Natur kommt er zur Ruhe und zum 

Nachdenken. Sein Sohn, der Comte de Valmont, ist mit Émilie verheiratet, diese ist schwanger und 

steht vor der Geburt ihres ersten Kindes. Der Comte de Valmont fühlt sich von der engen 

Freundin seiner Ehefrau, Mlle de Senneville, angezogen, mit der Folge, dass sich Émilie der 

Gefühlskälte ihres Ehemannes ausgesetzt ist, worunter sie leidet. Sie berichtet ausführlich ihrem 

Schwiegervater von ihrer freudlosen Ehe mit Valmont. Der Marquis rät ihr zum Durchhalten und 

er schreibt seinerseits an seinen Sohn und will ihn mit historisch-religiösen Argumenten zur 

Umkehr bewegen. Auch berät der Marquis Émilie in Erziehungsfragen und hinsichtlich des Lesens 

von Büchern. Der Marquis stellt sich in der Folge als aufrichtiger Ratgeber für beide heraus:  

 

De cette manière, le comte de Valmont apparaît bien comme le relais de l’autorité paternelle, celui 

qui prend en charge et diffuse le message édifiant hérité de son père. […] L’autorité que le marquis 

avait sur lui et se dévoue à son rôle de guide, de telle façon qu’il y a toujours dans le roman un 

personnage clairement identifié comme autorité rationnelle et spirituelle.415 

 

Seine alten Freunde sind amüsiert über Valmonts Gefühle für Mlle de Senneville und sie ermutigen 

Valmont, Mlle de Senneville zu verführen. Valmont vertraut sich seinem Freund Baron de Lausane 

an, der seinerseits Valmonts Ehefrau Émilie verführen will. Mlle de Senneville reist jedoch ab, um 

die arrangierte Ehe mit einem alten Freund des Marquis, Chevalier de Veymur, einzugehen. Mit 

der Abreise verbunden, ist die Erwartung, dass Valmont zu Émilie zurückfindet. Zwischenzeitlich 

unterrichtet Lausane Émilie, dass bereits vor ihrer Eheschließung mit Valmont, dieser, Mlle de 

Senneville liebte. Darüber hinaus lässt er Valmont wissen, dass Émilie ihm untreu geworden ist, 

sodass Valmont Lausane zum Duell herausfordert, woraus Lausane schwer verletzt hervor geht 

und schließlich in seinem Bett an den Folgen verstirbt. Unter seinem Kissen verwahrte Lausane 

diverse Schriftstücke auf u.a. „Le grand œuvre le portefeuille secret découvert dans les papiers du 

baron de Lausane, qui renferme la quintessence de la philosophie moderne.“416417 Émilie ist entsetzt 

über die Anschuldigungen ihres Ehemannes, untreu geworden zu sein und erkrankt in der Folge.  

Die Korrespondenz mit seinem Vater, dem Marquis, der Valmont von religiösen Werten 

überzeugen will, führen zu einer Umkehr und Valmont konvertiert. Er gesteht seinem Vater seine 

Bekehrung in Brief 51: „Honteux égaremens de ma raison“418 sowie „j'ai abjuré mes 

 
415 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61.  
416 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 10.  
417 Mit dem Namen Lausane kann eine Verbindung zu Rousseau abgeleitet werden, da die Stadt Lausanne am Genfer 
See in der Schweiz evoziert wird, die unweit des Geburtsortes von Rousseau liegt. 
418 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 175. 



85 
 

erreurs“419Insgesamt verfassen der Marquis und Valmont 30 Briefe: „30 lettres entre le marquis et 

son fils […] 17 pour le marquis et 13 pour Valmont.“420 Bekehrt zieht sich Valmont mit Émilie, die 

genesen und einen Sohn geboren hat, aufs Land zurück, wo er in der Ehe sein Glück findet. Der 

Comte de Valmont entscheidet sich für die Ehe mit seiner Frau und seinem Sohn. In den folgenden 

Jahren leistete Valmont seinen Militärdienst ab und verbrachte nach Rückkehr sein Leben mit 

seiner Familie. 

Die dem Rezipienten in den Égarements vermittelte histoire erscheint nahezu spiegelbildlich in den 

mémoires:  

 

[…] je ne dois pas ometttre un ami précieux, le vicomte de V….Ce qui me le rend si cher encore, 

c’est son heureux retour à la religion qu’il avoit abjurée pour se livrer comme je l’avois fait dans 

ma jeunesse, a tous les égaremens de la moderne philosophie. L`histoire de cette conversion est 

assez frappante pour que je me permette d’entrer ici dans quelques détails.421 

 

Nicolas Brucker verweist darauf, dass nunmehr mit le vicomte de V….Ce qui me le rend si cher encore Autor 

und Figur aufeinander treffen: „le créateur rencontre sa créature.“422 Gérards Anliegen ist, seine 

eigene Bekehrung zu thematisieren, denn er will Beispiel sein für die Rückkehr zum Glauben.  

 

[…] il tenait à finir par la rencontre de V..., qui lui fournissait comme une miniature de sa propre 

histoire. Et on verra quelle place la récapitulation conclusive tient dans l'écriture de ce rhétoricien 

consommé. Avec l'histoire de V..., le lecteur dispose d'un précis des Mémoires. Les effets de 

spécularité induits par cette rencontre sont nombreux, et troublants. La conversion de V.., lecteur 

du Comte de Valmont, semble en effet marquer l'aboutissement de la mission apostolique de 

Gérard: le converti, devenu convertisseur pour rendre à autrui les soins qu'on avait eus pour fut, 

se trouve enfin justifie dans ses égarements. Par un saisissant effet de miroir, Gérard se revoit en 

V..., et cette image l'affranchit de lui-même, comme converti et comme convertisseur.423 

 

Nicolas Brucker attestiert den mémoires: „Les mémoires relèvent du genre du récit de conversion.“424 

Er ergänzt: „Tournés vers Dieu autant que vers le lecteur, ils traduisent l’expiation d’une âme qui 

fait retour sur son passé pour en conjurer le mal, et pour porter témoignage de la double expérience 

 
419 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 176. 
420 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 91.  
421 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 82 und 83. 
422 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 34. 
423 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 35. 
424 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 29. 



86 
 

du péché et de la grâce.“425 Es ist eine Absicht Gérards erkennbar, die darin besteht, auch den Leser 

vom Glauben an Gott zu überzeugen. 

Gérard drückt seine Dankbarkeit gegenüber Gott gleich zu Beginn der mémoires unter Bezug auf 

einen Bibelvers in Psalm 88 aus, der den mémoires vorangestellt wird und am Ende der mémoires 

Wiederholung findet: „Misericordias Domini in æternum cantabo. Je chanterai éternellement les 

miséricordes de mon Dieu. Psaume 88.“426 Gérard dankt Gott, der ihn aus dem Unglauben, der ihn 

aus der Dunkelheit ins Licht führte, denn ein kleiner Rest Glauben blieb ihm noch - c’est que Dieu 

avoit conservé en moi un reste de droiture, et d’amour pour la vérité-: 

 

L’ivresse des passions, la manie du bel esprit, le ton d’irréligion devenu celui du jour, m’associèrent 

à une troupe de jeunes gens fort au-dessus de mon âge, car j’ètois extrêmement jeune encore, et 

me firent partage leur incrédulité. Le joug de la foi étoit devenu trop pénible pour moi, et j’achevai 

de le secouer entièrement. Ce qui est néanmoins très-digne de remarque, et ce que je ne peux 

attribuer qu’à une grâce toute spéciale, c’est que Dieu avoit conservé en moi un reste de droiture, 

et d’amour pour la vérité, […].[…] Quant à moi, j’ose me flatter que je ne serai jamais du nombre 

des ingrats; je sens vivement le prix de la tranquillité dont Dieu m’a fait jouir, je peux dire même 

dans tous les instans, depuis qu’il m’a ramené à la véritable lumière.427 

 

Gérard zeigt am Beispiel Valmont, dass eine Rückkehr zum Glauben möglich ist. Ein Verweis auf 

Miltons Paradise Lost ist an dieser Stelle notwendig, da der Auszug des Verses auf dem Titelblatt 

eine Kondition if not depraved beinhaltet und eine Gegenüberstellung mit Gérards Aussage „c’est 

que Dieu avoit conservé en moi un reste de droiture, et d’amour pour la vérité“ nahezu spiegelt. 

 

 

 

11.1. Reminiszenz an die Klassik 

 

Nicolas Brucker stellt heraus, dass abbé Gérard besondere Schreibstrategien entwickelte: 

„Certaines situations, péripéties, modalités de l’action sont empruntées au théatre ou au roman; 

aisément isolables dans le texte, elles renvoient le lecteur à un horizon de lecture défini.“428 Gérard 

evozierte u.a.Werke der Klassik, um seine Apologetik zu verbreiten. Gerade die Vielzahl der notes, 

die autonom zu betrachten sind, erinnern an das parler à part eines Bühnenstücks, denn der 

Zuschauer erhält durch das Beiseitesprechen im Theater Zusatzinformationen. So auch 

 
425 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 29. 
426 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 1 und S. 92. 
427 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 7 und 8. 
428 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 250. 



87 
 

Versteckszenen, die der Vermittlung von Kenntnissen, die die Figur bislang nicht hatte, dienten. 

Im Folgenden lassen sich derartige Abläufe auch in Gérards Briefroman finden. 

Valmont verfolgt aus seinem Versteck das Gespräch seiner Frau Émilie und ihrer Freundin Mlle 

de Senneville, worin beide ihre Gefühle gestehen, Brief 25 (Émilie an den Marquis): „Jugez, mon 

père, de notre surprise à toutes deux, lorsqu’au moment même où elle parloit ainsi, nou vîmes 

tomber Valmont à nos genoux. Caché derrière une charmille du labyrinthe où nous nous étions 

enfoncées, il avoit tout entendu.“429 Valmont ist von diesem Geständnis tief bewegt, fällt auf die 

Knie und bittet um Verzeihung. Das Zuhören aus einem Versteck heraus wiederholt sich im dritten 

Band. Valmont versteckt sich nach dem Duell mit Lausane, um der Strafverfolgung zu entgehen. 

Das Gesicht versteckt unter einem Mantel, schleicht er durch das Gartentor hoch in das Zimmer 

seiner Frau, was im dritten Band der Égarements wie folgt beschreiben wird: „que je me retirasse 

dans la garde-robe qui étoit au pied de son lit, où la porte, seulement entr'ouverte, me laisseroit 

toute la liberté de voir et d'entendre sans être vu […].“430Nicolas Brucker erkennt darin 

komödiantische Anteile: 

 

De telles scènes, dont on trouverait de nombreux exemples dans la comédie, renvoient à un 

contexte frivole. Le secret, la dissimulation, la clandestinité laissent supposer un projet « 

malhonnête»; le voyeur peut être amené à découvrir une vérité qu'il ignorait, et dont la révélation 

bouleversera la donne initiale. Ici au contraire les artifices concourent à l'édification du voyeur. Le 

mobile de l'action, pour le libertin la satisfaction du désir dans la possession de l'être aimé, devient 

chez Valmont remords ou compassion'. Les procédés traditionnels, transposés, subissent une 

inversion dans l'échelle des valeurs.431 

 
In Molières Komödie Le Tartuffe ou l'Imposteur (1669) findet sich eine vergleichbare Szene im vierten 

Akt, worin sich Orgon auf Anraten seiner Frau Elmire unter einem Tisch versteckt, um die 

Wahrheit über Tartuffe zu erfahren: „(Orgon, sortant de dessous la table.) Voilà, je vous l'avoue, 

un abominable homme! Je n'en puis revenir, et tout ceci m'assomme.“432Auch lässt sich eine Nähe 

durch Lausanes sprachlichen Stil zu Tartuffe ableiten, den Émilie in ihrem an den Marquis 

gerichteten Brief 18 mit „un langage équivoque et plein d’artifice,“433 bezeichnet. Es ist eine 

sprachliche Maske, die ihn schützt und ist der Tonfall eines Verführers, der seiner Sprache eine 

Verkleidung gibt. „Sa duplicité n’est pas le propre du serpent qui flatte la main avant de la 

 
429 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome deuxième S. 10. 
430 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 109. 
431 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 251. 
432 Molière: Le Tartuffe ou l’imposteur, hrsg, Hartmut Köhler, Stuttgart: Verlag Philipp Reclam Nr. 8353, 2012, S.160. 
433 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 384. 



88 
 

mordre“434, gibt Nicolas Brucker zu bedenken. Ebenso erinnert das Geständnis des Lausane an 

Tartuffe, der sich kleinlaut gibt: 

 

Il se jette à mes genoux. Je viens, Madame, me dit -il d’une voix entrecoupée, vous rendre, autant 

qu’il est en moi, le cœur de votre mari et vous demander ma grâce, ou la mort, si vous me croyez 

coupable. […] J’obéis, Madame, me dit-il encore d’une voix forte et animée, mais daignez 

m’entendre; il y a va de vos plus chers intérêts. Vous êtes prévenue et vous m’avez condamné sans 

me laisser le temps de me justifier.435  

 

Nicolas Brucker erkennt Lausanes Machenschaften: „Lausane, le courtisan, flatteur et hypocrite, 

moqueur cynique, manie le langage pour mieux servir ses intérêts […].“436 Er praktiziert eine 

höfliche, artifizielle Sprache, die von einem Libertin erwartet wird. Der Libertin hat Vorbilder, die 

Sabine Friedrich benennt: 

 

Aufgrund der Imitation literarischer Vorbilder, der vielfältigen Rollenspiele und der 

formvollendeten Gestaltung des Lebens verschwimmen zunehmend die Grenzen zwischen der 

Lebenswirklichkeit der Libertins und der Scheinwelt, bzw. erst über die ästhetische Scheinwelt 

vermögen sie ihre Identität zu konstituieren.437 

 

Die Gartenszene, in Madame de Lafayettes Roman La princesse de Clèves (1678), dient als weiteres 

Beispiel, worin der Libertin Monsieur de Nemours sich in einem Pavillon versteckte, um das 

Gespräch zwischen Monsieur de Clèves und seiner Frau belauschen zu können. Mme de Clèves 

machte ihr erstes aveu und die Szenerie endet mit: „L’aveu que je vous ai fait n’a pas été par faiblesse; 

et il faut plus de courage pour avouer cette vérité que pour entreprendre de la cacher. Monsieur de 

Nemours ne perdait pas une parole de cette conversation.“438 Es sind die von Nicolas Brucker 

beschriebenen Geheimnisse, die verschleiert, nunmehr den Zuhörenden (und Rezipienten), die 

Wahrheit hören lassen. 

 

 

 

 

 
434 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S.112. 
435 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 253. 
436 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard. S. 111. 
437 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen, Zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, S. 
54. 
438 Lafayette, Marie-Madeleine de: La Princesse de Clèves, hg. von Jean Mesnard, Dossier von Jérôme Lecompte. Paris: 
Flammarion, 1980, S. 184. 



89 
 

11.2. Verirrungen durch Imagination 

 

Abbé Gérard zeigt sein Misstrauen gegen die Vorstellungskraft, die er nicht nur in den Themen 

der Romane erkennt. Pierre-Olivier Brodeur betont: „La composition du Comte de Valmont peut 

être envisagée comme un discours sur le roman édifiant idéal, qui reposerait sur l’exploitation de la 

raison et la minimisation de l’influence de l’imagination.“439 Dabei wird der Marquis zu seinem 

„Sprachrohr“, denn dieser richtet seine Bedenken in Brief 19 an Émilie: 

 

Les romans changent presqu’en tout le véritable point de vue; ils apprennent à voir les choses 

comme on les imagine, et portent bientôt à les croire telles qu’on les désire; […] ils embellissent 

les préjugés; ils peignent le vice sous des couleurs agréables qui le déguisent; ils effacent par le 

brillant coloris des fausses vertus, l’éclat des vertus réelles, et mettent un honneur chimérique à la 

place du véritable honneur qu’ils rendent méprisables.440  

 

Der Marquis ergänzt seine Vorbehalte: „D'abord ils amollissent notre âme, ils l'énervent, ils lui 

ôtent cette rigidité de principes, et ce caractère de vigueur et de fermeté, qui accompagnent et qui 

soutiennent la vertu; ensuite ils inspirent à un jeune cœur une sensibilité vague et incertaine.“441 Er 

sieht jedoch eine Möglichkeit, die Vorstellungskraft zu regulieren; die er in Brief 14, den er an 

Émilie gerichtet hat und der sich über nahezu siebzig Seiten erstreckt, erläutert: „[…] ce qui fait 

presque toujours les joies et les misères de la vie; c`est l’imagination: et ce qui devient ainsi entre 

les mains du sage le secret principe de sa félicité, c`est le soin qu`il prend de la régler.“442  

Verantwortlich für die vermeintliche Liebe seines Sohnes zu Senneville ist ebenfalls l`imagination.. 

Der Marquis verweist darauf in dem an Émilie gerichteten Brief 22: „Il n’est que l’effet de 

l`imagination et du caprice, il n`est qu’un délire […].“443 Die Vorstellungskraft erweist sich als 

Hindernis, die mit dem Verlust der Vernunft einher geht. Pierre-Olivier Brodeur betont:  

 

[…] Pour Gérard, l’imagination constitue un obstacle au sain exercice de la raison […]. […] Selon 

Gérard, la raison mène au savoir, l’imagination à l’ignorance et à l’erreur. La critique de 

l’imagination est en ce sens un appel à la raison afin de la remplacer, ce qui est le sens du titre de 

l’œuvre, Les égarements de la raison.444  

 
439 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61. 
440 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 397. 
441 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 394. 
442 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 298. 
443 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 482. 
444 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61. 



90 
 

Der Marquis stellt die Vernunft heraus, die notwendig ist, um der Imagination entgegen zu treten 

und verweist dabei auf das Laster, das l’imagination mit sich bringt (Brief 23 an seinen Sohn 

Valmont): „Tu en conviendras sans peine, l’homme est en général bien moins frappé des charmes 

extérieurs de la vertu que des avantages apparents du vice. Ceux-ci parlent à l’imagination et aux 

sens; ceux-là n’ont presque pas de prise sur eux et ne parlent qu’à la raison.“445 Abbé Gérard 

verurteilt die Philosophen- les esprits peu éclairés-, die von der Vorstellungskraft beherrscht werden 

und somit die Vernunft unterdrücken. In Le grand œuvre, das unter Lausane Kissen gelegen hat, 

verlieh er seiner Skepsis Ausdruck, denn es ist „un plan contre la religion, et en saveur de 

l’incrédulité.“446 La Théorie du bonheur, 1801, das nach den Égarements erschien „j'ai ajouté, dans la 

onzième édition: un dernier volume séparé, intitulé la Théorie du bonheur“447 legt abbé Gérard seine 

Gründe dar: 

Les esprits peu éclairés que l’imagination domine, ne voyant pas l’éternité qui ne se découvre que 

par la raison, et non par les sens, ne croient pas qu’elle puisse exister. C’est à ce genre d’illusion 

que se laissent aller ceux mêmes qui se piquent le plus de force d’esprit: ils ne voient que la nature, 

parce que Dieu ne nous est visible ici-bas que par ses ouvrages; et la nature […] devient leur 

unique divinité; ou plutôt il n’est point de Dieu pour eux.448 

In der Konsequenz benutzt Gérard seinen Roman zwecks Verbreitung seiner Apologetik, um den 

Weg zum Glauben anhand der Figur Valmont zu beschreiben.449 Pierre-Olivier Brodeur fasst die 

die Zielsetzung Gérards, die er mittels der Vorstellungskraft und Vernunft erreichen will, 

zusammen: 

 

L’imagination est par là une faculté active, dont le rôle ne se limite pas simplement à celui d’un 

récepteur, parce qu’elle permet, par un travail de l’esprit, de modeler notre perception du monde. 

[…] Pourtant, c’est par le roman que Gérard développe ses idées, c’est en exploitant cette forme 

littéraire qu’il tente de contrecarrer son influence. Comment expliquer ce paradoxe apparent? Par 

la poétique même de Gérard qui repose sur le remplacement, dans le roman, de l’imagination par 

la seule faculté capable de conduire à la vertu, à la connaissance et à Dieu: la raison.450 

 

 
445 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 496. 
446 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 101. 
447 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 58 bis 60. 
448 Gérard, Philippe-Louis: La Théorie du bonheur ou l’art de se rendre heureux, mis à la portée de tous les hommes, par l’auteur du 
Comte de Valmont, Paris: Bossange, Masson et Besson, 1801, S. 210. 
449 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61. 
450 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61.  



91 
 

Abbé Gérard stellt sich als Vermittler heraus, der sowohl die Vorstellungskraft in Verbindung mit 

der Vernunft einsetzt, um die Bekehrung des Protagonisten seines Romans, den Comte de 

Valmont, durchzuführen. Für abbé Gérard ergibt sich daraus kein Widerspruch, da sich der Weg 

zum Glauben mittels Synthese vollzieht. Pierre-Olivier Brodeur hebt hervor: „Pour comprendre 

les racines de la critique de Gérard et sa portée philosophique, il faut comprendre la place de 

l’imagination dans la pensée d’Ancien Régime. L’imagination à laquelle Gérard se réfère est définie 

par la tradition aristotélicienne.“451 Diese Aussage teilt der Sprachwissenschaftler John D. Lyons in 

Before Imagination. Embodied Thought from Montaigne to Rousseau: „There was a broad consensus since 

the time of Aristotle that imagination is a sense-oriented way of thinking that connects reason, on 

one hand, to sense perception on the other.“452 Pierre-Olivier Brodeur ergänzt: 

 

L’imagination est donc la faculté mentale qui permet de recevoir, comprendre, combiner, classifier 

et mémoriser les informations qui proviennent des perceptions sensorielles. […] C’est d’ailleurs 

l’usage qu’en font les philosophes stoïciens ou, dans leur lignée, Montaigne, qui analyse la 

puissance et le rôle de l’imagination dans le chapitre XXI des Essais, De la force de l’imagination. 453 

 

Neben Aristoteles und Montaigne unterstellt Brodeur auch Thomas von Aquins Anspruch: „Cette 

conception thomiste qui fait de l’imagination „une médiation nécessaire entre les sens et la 

pensée“454, „sans lui reconnaître de place légitime dans l’esprit humain.“455 Den Ausweg, sich nicht 

von der Imagination verführen zu lassen, sieht abbé Gérard in der Regelung durch die Vernunft.  

 

 

 

11.3. Ordnung der Natur 

 

In Brief 7 weist der Marquis seinem Sohn eine Möglichkeit, sein Leben neu zu ordnen und 

beschreibt ihm die Natur mit der aufgehenden Sonne am Morgen, der detaillierten Wahrnehmung 

der ihn umgebenden Berge, den Blick zum Himmel gerichtet, gelangt er nunmehr in eine tiefe 

 
451 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61. 
452 Lyons, John D.: Before imagination. Embodied Thought from Montaigne to Rousseau, Stanford: University Press, 2005, S. 
1. 
453 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61. 
454 Fournier, Michel: Généalogie du roman: émergence d'une formation culturelle au XVIIe siècle en France, Québec, Presses de 
l’Université Laval, 2006, S. 90 und 95. 
455 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61.  



92 
 

Meditation. Abbé Gérards Intention ist dabei, die von Rousseau beschriebene Berührung der Seele 

aufzunehmen.  

 

La nature commande à tout animal et la bête obéit. L'homme éprouve la même impression, mais 

il se reconnaît libre d'acquiescer, ou de résister ; et c'est surtout dans la conscience de cette liberté 

que se montre la spiritualité de son âme: car la physique explique en quelque manière le mécanisme 

des sens et la formation des idées; mais dans la puissance de vouloir ou plutôt de choisir, et dans 

le sentiment de cette puissance on ne trouve que des actes purement spirituels, dont on n'explique 

rien par les lois de la mécanique.456 

 

Ulrich L. Lehner verweist auf Rousseau, um Gott zu erfahren. „Als Alternative schlug er vor, man 

solle Gott durch die Fruchtbarkeit und Schönheit der Natur allein und direkt erfahren […].“457 

Dabei beeinflusst der Geist die Gedanken, wobei sich seine Seele erhebt und er die Schöpfung -

moment de la création -spürt:  

 

Lorsqu’au lever de l’aurore je me transporte sur nos montagnes, que je vois le Ciel se teindre peu-

à-peu des plus vives couleurs, un globe de feu paroître, s’élever, et par ses rayons naissans effacer 

les ombres des collines opposées, les neiges se fondre lentement, et former des ruisseaux qui 

coulent près de moi avec un agréable murmure, des fleurs champêtres mêler leurs douces odeurs 

[…] j’entends les oiseaux qui, par un tendre gazouillement, saluent tous ensemble l’astre du jour, 

et préludent à de nouveaux concerts; lorsque je vois des tourbillons de fumée qui s’élèvent des 

toits rustiques des bergers et annoncent le retour du travail, le bucheron qui, s’arrachant au repos, 

laisse sa chaumière pour s’enfoncer dans la forêt prochaine les laboureurs qui se répandent dans 

les campagnes, les troupeaux qui sortent à pas lents des hameaux, et se dispersent sur le penchant 

des collines; toure la nature qui s’éveille, et , sans quitter encore une impression de fraîcheur, 

reprend une vigueur nouvelle: ah! quel enchantement j’éprouve! et quel ennemi de la Divinité 

pourroit résister à un spectacle si touchant! Ravi par ces douces images, je me livre à la méditation 

la plus profonde; mon esprit s’agite, mes pensées se pressent, une forte d’enthousiasme élève mon 

âme; j’entre dans les conseils du Très-Haut; je crois assister au moment de la création.458 [sic] 

 

Der Marquis beschreibt ein Arkadien, in dem er lebt und evoziert den Naturzustand des Menschen, 

von dem Rousseau ausgeht und von dem der Mensch sich entfernt hat. Ziel ist, diesen wieder zu 

erlangen. Rousseau stellt sich ein nicht-soziales Wesen vor, das in völligem Einklang mit der 

Ordnung der Natur lebt und -über die sofortige Befriedigung seiner leiblichen Bedürfnisse hinaus- 

 
456 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 218. 
457 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 33. 
458 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 102 und 103. 



93 
 

keine anderen Sehnsüchte verspürt.459 In seinem zweiten Discours, dem Discours sur l'origine et les 

fondements de l'inégalité parmi les hommes betont Rousseau: „[…] son imagination ne lui peint rien; son 

cœur ne lui demande rien.“460 Die Natur lässt den Marquis wunschlos sein, da es ihm an nichts 

fehle. Er weist in einem seiner ersten Briefe an seinen Sohn Valmont darauf hin, Brief 6: „[…] peu 

de passions, peu de besoins […] C’est dans ces hameaux, si éloignés de la contagion des villes, que 

je retrouve la bonhommie et la simplicité des premiers âges.“461 Der Marquis lebt paradiesähnlich 

und spiegelt inhaltlich mit lui peint rien; son cœur ne lui demande rien Rousseaus Aussage.  

In Brief 21 wird Rousseaus perfectibilité evoziert und zusätzlich in den sich anschließenden notes, 

wonach der Mensch sich vom Tier unterscheidet, da er eine Wahl treffen kann und somit auch 

Valmont dazu in der Lage ist: 

 

L’homme qui se distingue entre tous les êtres par cette perfectibilité qui le caractérise et qui le 

rend toujours susceptible d’un nouvel accroissement de science et de sagesse, fera-t-il le seul être 

qui sortira de son état nature, en développant le germe second que la nature a mise en lui ; né pour 

être raisonnable sera-ce donc en le devenant, qu’il cessera d`être homme. Deux choses dévoient 

contribuer à le former ; la réflexion, parce qu’il n’a pas été assujetti comme les animaux à une suite 

d’opérations machinales, dirigées par un instinct toujours nécessaire et toujours le même : 

l’instruction, parce que, fait pour la société, c’est d`elle en partie qu` il devoit tirer ses lumières.462 

 

Der Marquis ermuntert seinen Sohn, selbstbestimmt eine Entscheidung zu treffen. Zum 

Menschsein gehört, sich zu vervollkommnen, was abbé Gérard mit der Aussage Rousseaus in 

seinen notes ergänzt: 

 

L`homme qui se distingue entre tous les êtres par cette perfectibilité. `C`est la remarque que fait 

M. Rousseau sur la différence qui se trouve entre l`homme et l’animal. „Il y a, dit-il, une qualité 

très spécifique qui les distingue, et sur laquelle il ne peut y avoir de contestation : c’est la faculté 

de se perfectionner, faculté qui, à l’aide des circonstances, développe successivement toutes les 

autres et réside parmi nous tant dans l`espèce qui est dans l`individu ; au lieu que l’animal est, au 

bout de quelques mois, ce qu`il sera toute sa vie, et son espèce au bout de mille ans."463 

 

 

 

 
459 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 83. 
460 Rousseau, Jean-Jacques: Discours sur l’origine de l’inégalité parmi les hommes, Norderstedt: BOD, 2022, S. 11. 
461 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 96 und 98. 
462 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 464. 
463 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 478. 



94 
 

11.4. Regelung der Vernunft und Bekehrung 

 

Der Marquis schwärmt von der grenzenlosen Freiheit und Zufriedenheit, die seinen Sohn erwartet, 

es fehlt nur sein Wille sich dem Glauben zu unterwerfen: 

 

Quoiqu’exilé dans ces lieux, mon âme n’y est point captive; rien ici ne la dégrade; rien ne l’asservit, 

et n’y enchaine sa liberté. J’apprends de jour en jour à me détacher des objets auxquels je tenois 

encore. Soumis aux décrets du Ciel, je le bénis des leçons qu’il m’envoie; je suis content, parce que 

sa volonté est devenue la mienne, et qu’il ne sauroit plus vouloir que ce que je veux moi-même.464 

 

Er empfiehlt Valmont die Rückkehr: „Dèsabuse-toi, mon fils, et cesse tes murmures et tes plaintes; 

je ne suis point malheureux. Tu me crois dans l’agitation et le trouble, et jamais je n’ai si bien joui 

de moi-même, ni si bien goûté les douceurs de la paix.“465 Die Entfremdung vom Selbst ist 

ursächlich für seine Verirrungen, für die der Marquis die Gesellschaft „loin de embarras et des 

intriques, loin des esprits faux, et des cœurs pervers“, verantwortlich macht und worin parallel 

Rousseaus Ansatz intertextuell gespiegelt wird.  

 

C’est maintenant que je commence à vivre pour moi. Séparé d’une foule importune, loin de 

embarras et des intriques, loin des esprits faux, et des cœurs pervers, mes jours s’écoulent sans 

chagrin, sans inquiétude et sans ennui. La nature et mon propre cœur sont ici mon unique étude.466 

 

Der Marquis leitet Valmont an, „un esprit droit“ zu finden, der ihm den Weg zum wahren Glück 

weist. 

[…] tu connais bien peu, cher Valmont, en quoi consiste le vrai bonheur: avec un esprit droit et 

un cœur tranquille, on le trouve par-tout; […] Le bonheur est de toutes les situations et de tous 

les lieux; il ne se forme pas de quelques instans de notre vie, ni même de quelques-uns de nos 

jours; […] mais il se forme d’une longue suite de momens; et la vie la plus uniforme dans son 

cours est aussi la plus fortunée.467 [sic]  
 

Monika Moravetz erkennt das „paternalistische System der Familie”468, das Rousseau in seinem 

Werk Discours sur l’origine de l’inégalité parmi les hommes beschreibt..  „[…] l’habitude de vivre ensemble 

fit naître les plus doux sentiments qui soient connus des hommes, l’amour conjugal, et l’amour 

 
464 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 94-95. 
465 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 94. 
466 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 94. 
467 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 95. 
468 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 86. 



95 
 

paternal.469 In Émile ou de l’éduction betont Rousseau: „[…] la vie patriarcale et champêtre, la première 

vie de l’homme , la plus paisible, la plus naturelle, et la plus douce à qui n’a pas le cœur corrompu.”470 

Abbé Gérard greift dieses paternalistische System in seinen Égarements auf, dessen 

Familienoberhaupt der Marquis ist. Der Marquis steht sowohl mit seiner Schwiegertochter Émilie 

als auch Valmont im brieflichen Austausch. Seine aufrichtigen Empfehlungen erteilt der Marquis 

beiden, sodass Émilie als auch Valmont das Vertrauen des Vaters genießen und sie sich auf ihn 

verlassen können. Der Umstand, dass die Briefe weder Ortsangaben noch ein Absendedatum 

aufweisen, vermittelt dem Rezipienten eine Zeitlosigkeit sowie eine zeitlose Gültigkeit. Der 

Marquis ‘schwebt’ quasi über allem, da er weder persönlich auf seinen Sohn Valmont trifft, noch 

auf seine Schwiegertochter Émilie. Gerade durch seine Abwesenheit, erscheint er kraft-und 

machtvoll zu sein, was paradox erscheint. Der Marquis hat das Vertrauen beider, das durch 

aufrichtigen schriftlichen Austausch gefestigt wird. Nicolas Brucker weist auf die Besonderheiten 

hin:  

 

Mention des dates et des lieux, addresses, formules de congé sont absentes de ce recueil. […] le 

marquis commence et finit généralement ses missives par une référence à l’actualité de son 

correspondant, montrant par là combien il est attentive à celui-ci; […] Le trait dominant est la 

donnée dialogique: chaque correspondant mime dans son écriture le naturel d’une conversation, 

en reproduisant les figures, modalités, accents propres à un dialogue. Dans leurs lettres mêmes les 

corresppondants suivent le schéma communicationnel: Valmont s’oppose à lui-même dans une 

dispute fictive, le marquis répond à son fils en ajoutant ses questions ou en en reprenant, d’autres. 

[…] La lettre tient alors lieu de substitute imparfait de l’oralité.471 

 

Abbé Gérards Absicht, seinem Werk scholastische Züge zu vermitteln, drängt sich dabei auf, zumal 

seine Ausbildung am Jesuiten- Collège Louis-le-Grand erfolgte und seitens der 

Glaubenskongregation von 1593 die Lehre des Thomas Aquin die Lehre bestimmte.  

Die Abwesenheit der Schreibenden wird nahezu absorbiert, was die Intimität zwischen Absender 

und Adressat steigert und der inhaltlichen Aufrichtigkeit zugute kommt. Es ist die Abwesenheit 

des Marquis, des Vaters, die abbé Gérard in seinem Werk nutzt. Er ist verbannt und hält schriftlich 

Kontakt zu seinem Sohn und seiner Schwiegertochter. Valmont empfindet die Verbannung seines 

Vaters als Unrecht und er rebelliert in Brief 2 und Brief 6, die an seinen Vater gerichtet sind: 

 
469 Rousseau, Jean-Jacques: Discours sur l’origine de l’inégalité parmi les hommes, S. 30. 
470 Rousseau, Jean-Jacques: Émile ou de l’éducation, Paris: Éditions rue des écoles, 1999, S. 606. 
471 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 136. 



96 
 

„Pourquoi ce torrent d'iniquités, qui font de la terre le séjour du crime […]. Hé pourquoi des maux 

dans l'univers“472 Valmont ist verzweifelt und er hinterfragt den Glauben an Gott. 

Im weiteren Verlauf verweist der Marquis in Brief 7, Band 1: auf die Vernunft, die uns Gott 

erkennen lässt. „Il faut reconnoître un Dieu, Valmont, et ne pas être en guerre avec la raison que 

nous tenons de lui.“473 Gottesglauben und Vernunft stehen nicht mehr diametral gegenüber, 

sondern die Vernunft stellt sich als verbindendes Element heraus, das den Weg zu Gott ermöglicht. 

Der Marquis nimmt die Überlegungen von Thomas von Aquin auf, die eine Synthese von Glauben 

und Vernunft ermöglichen. Die Äußerung des Marquis steht im Einklang mit den Erwartungen 

des Klerus, Avertissement du clergé de France, 1770. 

 

[…] la raison, comme le remarque saint Thomas, est un des moyens que Dieu nous a donnés pour 

discerner la vérité. Mais semblable à ces eaux bienfaisantes que l’industrie des hommes a ramenées 

pour répandre la richesse et l’abondance, et qui venant à rompre les digues salutaires qui les 

retiennent, portent partout la terreur er la désolation, elle s’égare et nous perd, si usurpant le droit 

de tout connaitre, elle ose franchir les limites que la providence lui a marquées.474 

 

Nicolas Brucker geht darauf ein. „Les évêques se font fort de rappeler la nature divine de la raison, 

qui a été donnée à l`homme pour connaitre et aimer Dieu, mais dont un usage perverti écarte la 

créature de sa voie.“475 Er ergänzt: „L’apologétique du temps […] défend l’idée d’une conformité 

de la raison humaine avec la raison divine; de l’une à l’autre, nulle opposition, nulle séparation 

même. Seule une distance, immense, sépare ces deux intelligences.“476 

Valmonts égarements de la raison können nunmehr korrigiert werden. Mit Hilfe seines Vaters gelingt 

ihm die Rückkehr zum Glauben. Er weist ihm den Weg durch Kontemplation in der Natur. Dort 

wird ihm der Glaube an Gott bewusstwerden.  

Thomas Mikhail erklärt Rousseaus Gottesbewusstsein: „Nicht die Existenz Gottes legitimiert die 

Einsicht in Natur-und Sittengesetz, sondern die Existenz von Natur-und Sittengesetzen 

legitimieren Gott.“477 Der Marquis erläutert seine Sichtweise in Brief 27, Band 2:  

 

Comment oseroit-on dire que la loi naturelle, que la raison, cette loi commune à tous les hommes, 

ne nous éclaire pas autant qu’elle le doit sur ce qu’elle nous oblige de pratiquer? Ou si elle a cessé 

 
472 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 13 und S. 92. 
473 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, S. 96-97. 
474 Avertissement du clergé de France, Paris: Guillaume Desprez, 1770, S. 26-27. 
475 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 104. 
476 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 107. 
477 Mikhail, Thomas: Kant als Pädagoge Einführung mit zentralen Texten, S. 31. 

https://www.schoeningh.de/display/title/52823


97 
 

de nous éclairer à proportion de nos besoins, quelle qu’ en soit la cause, elle a donc cessé de nous 

obliger.478  

 

Es bedarf einer Führung:  

 

Il [le Marquis] montre à son fils que la raison seule ne saurait suffire pour se conduire, et qu’il faut 

le secours de la religion. […] Elle est un guide supérieur à la raison […]. La religion donne la vraie 

sagesse et une vertu durable, tandis que la raison humaine ne produit que de l’instable et du 

changeant; en faisant dépendre mes actes d’un principe supérieur et transcendant, elle leur donne 

une légitimité supérieure.479 

 

Parallel verbirgt sich hinter der Beschreibung des Marquis‘ auch die Namensbedeutung von 

‚Valmont‘ wie bereits zuvor erläutert worden war: Es findet eine Entwicklung, eine Bewegung statt, 

die seinem Namen eingeschrieben ist, - eine Prolepse. Zudem kann dem Namen Valmont 

zugeschrieben werden, dass er sich aus Bestandteilen der Natur (val) und (mont) zusammensetzt, 

worin der Aufstieg zu Gott Beschreibung findet. „C’est dans la contemplation de la nature qu’ils 

pourront pas à pas s’élever jusqu’à Dieu.“480 Valmonts Glauben ist lediglich verdunkelt und kann 

durch das Licht erhellt werden. Seine Irrungen sind korrigierbar.  

Die Bedeutung, die in Valmonts Namen inkludiert erscheint, lässt nunmehr Rückschlüsse auf 

Gegensätzliches zu, die Nicolas Brucker beschreibt:  

 

Les deux segments dont il est composé font de ce patronyme un principe d’association des 

contraires. […] tiraillé entre deux aspirations qui s’excluent l’une l’autre; pour se réaliser et trouver 

le bonheur, il lui faudra surmonter ce clivage interne. En plus d’une fonction de désignation, le 

nom recouvre donc un programme narratif.481 

 

Er erkennt. Es ist seine innere Zerrissenheit, tiraillé entre deux aspirations qui s’excluent l’une l’autre. Der 

Marquis ermutigt seinen Sohn dahingehend, dass eine Vereinbarkeit zwischen Glauben und 

Vernunft möglich ist. (Brief 31, Band 2): „Le manière d’être, le comment y est inconcevable; mais 

dans l’exacte vérité, rien n’y est absolument incompatible.“482 Der Marquis schildert die Bewegung 

seines Geistes (mon esprit s’agite)483 und damit verbunden war das Erkennen - die Strahlen des Lichts, 

 
478 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome deuxième, S. 55. 
479 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 81.  
480 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 224. 
481 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 278 und 279. 
482 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome deuxième, S. 180. 
483 Vgl. Joseph Ratzinger: „eine innere Bewegung des Glaubens“ In: Einführung in das Christentum, S. 43. 



98 
 

die ihm seinen Glauben zurückbrachten. Unter Bezug auf Thomas von Aquin kann von der 

wirkenden Gnade gesprochen werden: 

 

Gott [uns ] bewegt uns zu wollen und zu handeln. […] Gleichwie eine Wirkung nicht dem 

Bewegten, sondern dem Bewegenden zugeschrieben wird, wird eine Tätigkeit, indem unser Geist 

bewegt wird, aber nicht selbst bewegend ist, Gott allein zugeschrieben und folglich wirkende 

Gnade genannt. Wenn hingegen unser Geist gleichermaßen bewegt wie bewegend ist, wird diese 

Tätigkeit nicht nur Gott sondern auch der Seele zugeschrieben; in diesem Fall spricht man von 

mitwirkender Gnade.484 

 

Gnade ist  

 

[…] eine besondere göttliche Hilfe, durch die uns Gott zu einem verdienstlichen Akt bewegt, so 

gilt es zwischen dem inneren Akt auf Seiten des Willens und zwischen dem äußeren Akt zu 

unterscheiden. In Hinblick auf den inneren Akt gilt, dass der Wille schlechthin von Gott bewegt 

wird, insbesondere, wenn der Wille das Gute will, nachdem er zuvor das Böse gewollt hat. Sofern 

Gott den menschlichen Geist dazu bewegt, das Gute zu wollen, sprechen wir von wirkender 

Gnade.485 

 

Der Marquis ist selbst Beispiel für eine Öffnung hin zum Glauben, eine Öffnung, die möglich ist 

durch eine innere Haltung, eine Entscheidung für den Glauben, was der Marquis mit mon esprit 

s’agite bekennt. Nicolas Brucker erkennt darin einen Schritt, der Überwindung erfordert: „La phase 

de dépassement, qui pourtant marque le seuil où l’esprit, changeant son mode d’acces à la réalité, 

doit se ,convertir’ […].“486  

Darüber hinaus evoziert abbé Gérard mit der Beschreibung der Natur nicht nur die Bukolik487, 

bzw. den Schäferroman, der sich dadurch auszeichnet, dass  

 

diese Dichtungsform […] von Schäfern handelt bzw. Schäfer sprechen lässt und das Bild eines 

einfachen aber glücklichen, friedlichen, im Einklang mit der Natur geführten Lebens entwirft. 

Konstitutiv ist zum einen der implizite Entwurf eines idealisierten Gegenbildes zum naturfernen, 

durch gesellschaftliche Strukturen und Normen beengten (Stadt-) Leben […], zum anderen ein 

 
484 Wippel, John F.:„Die Notwendigkeit der Gnade”, In: Andreas Speer: Thomas von Aquin: Die Summa theologiae, 
Werkinterpretationen, S. 259. 
485 Wippel, John F.:„Die Notwendigkeit der Gnade”, In: Andreas Speer: Thomas von Aquin: Die Summa theologiae, 
Werkinterpretationen, S. 260. 
486 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S.49 und S. 50. 
487 Burdorf, Dieter u.a.: Metzler Lexikon Literatur, 3. Auflage, S. 680 und 681. 



99 
 

mehr oder weniger ausgeprägter Allegorismus, bei dem der Hirte nicht für einen wirklichen 

Hirten, sondern für andere Personen […] steht.488 

 

Der Beschreibung nach, befindet sich der Marquis an einem locus amoenus, der mit „stereotypen 

Elementen (Blumen, Bach oder Quelle, schattige Bäume, Vogelsang, Windhauch, Frühling)“489 ihm 

die Ruhe gibt. Die Natur wird in den Vordergrund gerückt, wie sie in Paradise Lost als Möglichkeit 

-In contemplation of created things, By steps we may ascend to God- zur Rückkehr zu Gott von Milton 

propagiert wird. Der Comte de Valmont steht nun vor der Entscheidung, dem Rat seines Vaters 

zu folgen, der ihm die Freiheit erlangen lässt. „Le vrai repos de l’âme est dans l’étude de soi, et dans 

la contemplation de la nature, où le sage reconnaît l’œuvre.“490 Erst durch die Kontemplation in 

der Natur, kann eine innere Bewegung ermöglicht werden, die ihn entscheiden lässt.  

Dabei tritt hervor, dass der Marquis, einer der Hirten ist-des bergers. Er will seine Herde zum 

Glauben zurückführen, seinen Sohn Valmont bekehren, der sein luxusorientiertes Leben in der 

Stadt führt, was ihm seine Frau Émilie vorwirft (Brief 32): „Mon mari n’enconnoit guere dans ce 

genre: il trouve toujours jusque dans le bien général de spécieux prétextes pour porter le luxe aussi 

loin qu’il peut aller, et ne met à le satisfaire d’autres bornes que l’impuissance.“491 Émilie zeigt mit 

dem Vorwurf, dass die von Rousseau angestoßene Debatte einer „société de luxe“492 Teil ihrer 

Lebenswelt ist, die sie hinterfragt und im Sinne der Aufklärung auch reflektiert.  

Bereits in der Bibel (Römer, 1, 20) wird auf die Ordnung in der Natur verwiesen, die den Menschen 

Gott erkennen lässt: „En effet, les perfections invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité 

se voient comme à l’œil, depuis la création du monde, quand on les considère dans ses ouvrages.“493  

Nicolas Brucker fasst zusammen: „La sérénité intérieure, ce bien-être qui nous met en harmonie 

avec la nature , est le signe d’un esprit bien disposé et prêt à recevoir d’importantes vérités.“494 

Abbé Gérard hat aus eigener Erfahrung geschöpft, um nunmehr seiner Figur Valmont einen Weg 

zum Glauben zu eröffnen, denn Nicolas Brucker stellt abbé Gérards materialistische Einstellung 

unter Bezug auf seine mémoires heraus: 

 

Le matérialisme, auquel il s’arrête quelque temps, ne satisfait pas sa conscience, car en considérant 

l’ordre physique dans la nature et dans l’homme, il se rend à l’évidence d’une ‘première cause 

existante par elle-même, et seule nécessaire pour que quelque chose existe.’ Il rejette alors 

l’athéisme comme un système absurde, tout en en restant à la métaphysique d’un Dieu caché, 

 
488 Burdorf, Dieter u.a.: Metzler Lexikon Literatur, 3. Auflage, S. 680 und 681. 
489 Burdorf, Dieter u.a.: Metzler Lexikon Literatur, 3. Auflage, S. 459. 
490 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 50. 
491 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 140 und 141. 
492 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 253. 
493 Segond, Louis: La Sainte Bible, Bibel Übersetzung 1910. 
494 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S.95. 



100 
 

indifférent et lointain. […] Gérard en vient à considérer Dieu comme un être doué de bonté et 

intéressé au sort des hommes; la raison impose à l’homme sa loi, comme ‘la voix de Dieu même’.495  

 

Abbé Gérard hebt in seinen mémoires auf ein natürliches Gesetz ab, das ihn zum Handeln befähigte: 

 

En y réfléchissant plus sérieusement que je ne l'avois fait jusqu'alors, pouvois-je douter que la 

souveraine intelligence, que la raison suprême m'eût donné une nature raisonnable pour qu'il me 

fût permis d'en contredire les lumières, d'en étouffer la voix, de ne pas agir d'après elle; et cette 

raison n'étoitelle pas évidemment une véritable loi qu'il m'avoit imposée ? Que devois-je donc 

faire avant tout, si ce n'étoit de la consulter pour m'y conformer et lui obéir comme à la voix de 

Dieu même?.496[sic] 

 

Erst durch das ernsthafte Nachdenken, durch Reflexion, gelang es Gérard auf die Stimme Gottes 

zu hören, ‚la voix de Dieu même‘497, um Zweifel auszuräumen. Dem Libertin Valmont wird an 

dieser Stelle die Benutzung seines eigenen Verstandes eingeräumt und erinnert an das osez penser 

vous-même, (1764) von Voltaire als auch an das Sapere aude von Kant, das er 1784 in der Berlinischen 

Monatsschrift propagierte. 

 

Vernunft bzw. Verstand spricht Kant denjenigen zu, die selbst denken können und wollen, nicht 

nur die Gedanken anderer übernehmen. […] gerade ihre Missachtung des geltenden Moralkodex‘ 

die Tatsache, dass sie sich systematisch über Normen und Konventionen hinwegsetzen, die der 

Mehrzahl ihrer Zeitgenossen als unantastbar gelten, weist sie immerhin als Unabhängige, als selbst 

Denkende aus […].498 

 

Abbé Gérard zielte darauf ab, die von Thomas von Aquin gelehrte Synthese von Glauben und 

Vernunft zeitgemäß und modernisiert zu vermitteln. Die Form des Briefromans unterstützte ihn 

dabei. Auch wenn es Zweifler gab,  

 

wies Kant einen neuen Weg [gewiesen], wie man christliche Theologie auffassen könne. Wenn 

Kant darin recht hatte, dass es kein Wissen um Gott gibt, und daher auch kein Gottesbeweis 

möglich ist, dann gilt auch umgekehrt, dass die Atheisten die Nicht-Existenz Gottes ebenso wenig 

beweisen können; und wie Kant dennoch aufzeigte, man müsse um der Moral willen an die Idee 

 
495 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 31. Gérard, Philippe-
Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S.12 und 16. 
496 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 16. 
497 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 16. 
498 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 311. 



101 
 

Gottes in der praktischen Vernunft festhalten, war der Glaube durch die Hintertür gerettet. Für 

zahlreiche katholische Philosophen und Theologen war dieses Denken der Weg der Zukunft.499 

 

In der Folge entscheidet sich Valmont freiheitlich für den Glauben mittels Vernunft.  

 

De tout cela se formoit une loi naturelle; et un sentiment intérieur, ma conscience, étoit d'accord 

avec cette loi : elle étoit tranquille et satisfaite quand je l'avois remplie; elle étoit inquiète et troublée 

lorsque je la violois, et elle me reprochoit toutes les infractions dont je me rendois coupable en 

agissant d'une manière opposée à ce que cette loi, à ce que la raison et le sentiment me dictoient. 

Ce cri impérieux, ce jugement favorable ou défavorable que je portois moi-même de mes actions, 

me prouvoient, ainsi que les actions que j'avois pas faire, que j'étois libre. Ils me rappeloient à un 

autre jugement, celui du souverain législateur à qui je devois et la loi, et la liberté, et la conscience. 

Ils m'annonçoient un législateur et un juge qui n'avoit pas négligé de donner une sanction à sa loi. 

Ce souverain législateur, cet être suprême avoit mis en moi, comme dans tous les hommes, le 

sentiment et l'espoir de l'immortalité, accompagné d'un penchant invincible pour le bonheur.500 

[sic] 

 

Ein inneres Gefühl, das er bislang nicht kannte, ein natürliches Gesetz, das Eins ist mit seinem 

Gewissen, machte ihn frei für ein Handeln. Mittels Vernunft ist somit ein Gottesbewusstsein 

möglich. Gérards persönlichen Erfahrungen spiegelte der Figur des Valmont. Dabei fungiert der 

Marquis als Berater, der durch seine Korrespondenz ein Nachdenken bei seinem Sohn Valmont 

auslöst.  

Abbé Gérard, der Schüler auf dem Jesuiten Collège Louis-le-Grand war, lässt eine moralische 

Prägung vermuten, ein axiome moral.501 Ulrich L. Lehner führt dazu aus: 

 

Die jesuitische Betonung einer intuitiven Selbsterkenntnis beeinflusste auch die Ethik. 

Katholische Theologen begannen nun zu zeigen, dass moralische Regeln evident und daher von 

vornherein durch die Vernunft allein einsichtig seien und somit ein ethisches Naturgesetz 

existiere, das alle Menschen gleichermaßen verpflichte.502 

 

Es ist die Vernunft, die den Menschen zu einem moralischen Handeln befähigt. Durch die 

Korrespondenz des Marquis mit seinem Sohn Valmont, vermittelt abbé Gérard seinen 

erzieherischen Anspruch, denn seine Intention ist, die Verirrungen seines Sohnes zu korrigieren 

 
499 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 15. 
500 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 17. 
501 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S.. 19. 
502 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 31. 



102 
 

und gleichzeitig dem Rezipienten die Möglichkeit zur eigenen Reflexion einzuräumen. An dieser 

Stelle realisiert abbé Gérard, den Paratext aus Paradise Lost, der im Auszug if not depraved lautet und 

aufgenommen wird, denn er sieht Valmont noch nicht als verloren an und möchte ihn zu einer 

Rückkehr bewegen und überzeugen. Seine mémoires geben Auskunft darüber:  

[…] je me voyois soumis à la loi naturelle, à l'empire de la raison, par tout ce qui étoit le plus 

capable de m'en garantir l'autorité, et de me la faire considérer comme émanée de Dieu même. 

[…] Je sentis toute la vérité de cet axiome moral: Ne faites pas aux autres ce que vous ne voudriez pas 

qu'on vous fît à vous-même; et dans une société de quelques philosophes, tels que je croyois l'être moi-

même […] Il s'agissoit particulièrement de celle qui attache si fortement un sexe à l'autre, et qu'on 

se croit toujours en droit de satisfaire dès qu'on en éprouve les saillies. Il faut avouer du moins, 

leur disois-je, que la loi naturelle que vous faites, ainsi que moi, profession de suivre, ne nous 

permet pas d'enlever à un homme l'épouse qui lui est chère; de porter le trouble, le désordre, le 

déshonneur dans une famille, en séduisant l'innocence d'une jeune personne qui n'aperçoit pas 

toutes les suites, si funestes pour elle, de l'amour que nous voulons lui inspirer, et de la liaison 

irrégulière que nous voulons lui faire contracter.503 [sic] 

Es ist „la conscience ne se développe et n’agit qu‘avec les lumières de l’homme. Ce n’est que par 

ces lumières qu’il parvient à connaître l’ordre“504, wie es Rousseau beschreibt, wobei eine 

freiheitliche Entscheidung zum Handeln notwendig ist. Gerade das Leben in der Natur bietet dem 

Marquis die Möglichkeit, zur Ruhe zu kommen. Durch die Gegenüberstellung der beiden 

semantischen Räume Land- versus Stadtleben verstärkt sich der Eindruck, dass das Negative der 

Stadt vorbehalten ist, während das Landleben in der Natur das Positive bewirkt.  

Während sich sein Sohn zu Beginn des Briefwechsels Zweifeln ergibt, bekennt er schließlich im 

zweiten Band, Brief 33: „Qu’il a fallu peu de jours pour opérer en moi une si étrange révolution 

[…]. Enfin le voile est tombé […].“505 Nicolas Brucker sieht darin „la première étape dans la 

reconquête de l’autonomie de sa volonté, et dans le processus de détachement, prélude à la 

conversion.“506 Folglich ist er jetzt frei, sich für den Glauben zu öffnen und sich für den Glauben 

zu entscheiden. Der freie Wille, der mit der der Entscheidung vorausging, war ursächlich und lässt 

ihn nunmehr als Subjekt handeln. 

 

 

 

 
503 Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S. 19. 
504 Rousseau, Jean-Jacques: Lettre à Monseigneur de Beaumont, S. 54.  
505 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome deuxième, Paris: Moutard, 1774, S. 242 
und 243. 
506 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 95. 



103 
 

11.5. Zusammenfassung  

 

Mit der Figur Comte de Valmont gelingt es Abbé Gérard nicht nur dem Protagonisten Valmont, 

sondern auch dem Rezipienten seiner Égarements, den Weg zum Glauben aufzuzeichnen, dem ein 

Wollen vorausgeht, wie es Thomas von Aquin bezeichnete. Der Briefroman, den abbé Gérard 

konzipiert hat, ist jedoch keine scholastischen Kontroverse, wie Nicolas Brucker attestiert: 

 

Le caractère de la relation explique le ton général de l’entretien. Tandis que le marquis se montre 

indulgent à l’égard de son fils, plein de discrétion et de tact, Valmont marque son respect pour 

l’opinion adverse et ne formule ses objections qu’avec la plus grande réserve, et comme à regret. 

[…] On est loin assurément de la controverse scolastique à la fois par le ton et par la nature de 

l’argumentation […]. La filiation qui existe entre la quaestio médiévale et la catéchèse: les 

caractéristiques de la disputation scolastique-relation maître-disciple, confession de foi , énoncés 

rationnels- se retrouvent dans le catéchisme, lui aussi centre sur une relation de parole.507 

 

Mittels des Briefromans, konnte abbé Gérard aktuelle Debatten aufnehmen, diskutieren und 

reflektieren, wodurch er nicht nur seine Figur Valmont, sondern auch den Rezipienten in seine 

Apologetik einbeziehen konnte. Nicht zuletzt durch Kommentare in den notes, gelang es ihm, die 

Lenkung der Rezeption zu beeinflussen.  

Abbé Gérard hat erkannt, dass er Nutzen aus dem Aufbau und der Verbreitung der Encyclopédie 

ziehen kann, indem er seinen persönlichen Glaubensansatz in den Égarements aufgreift und 

thematisiert- nicht nur bildlich durch das vorangestellte frontispice, sondern auch durch 

chronologisches Aufgreifen der europäischen Kulturdebatten. Dadurch verbindet abbé Gérard 

beide Strömungen, nämlich religiös-orientierte als auch philosophische, d.h. weltliche. Es ist das 

Verdienst Gérards, durch seine Égarements mittels einer im Hintergrund laufenden histoire, primär 

zwar die Vermittlung von Glauben anzustreben, darüberhinaus aber auch das nicht-religiös 

orientierte, den weltlich-orientierten Leser erreicht zu haben und das Wissen der Leser zusätzlich 

mehrte. Die hohe Auflagenzahl seiner Égarements bis ins weit ins 19. Jahrhundert hinein, belegt das 

deutliche Interesse einer Leserschaft. Es ist eine Gesellschaft, die sich öffnet für ein sich 

wandelndes Lebens-Credo, das die Wahl bietet zwischen Glauben und Nichtglauben. Die Figur 

Valmont wurde in einer Zeit des Umbruchs kreiert: „Marquent une première désaffection pour les 

ouvrages de piéte.“508  

 
507 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 128 und S. 173. 
508 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 313. 



104 
 

Mit Hilfe seiner Figur Valmont knüpft abbé Gérard an die Tagesdebatten seiner Zeit an und zeigt 

dem Leser einen Weg, der angepassten Religion, die nicht ausschließt, sondern inkludiert. Nicolas 

Brucker nennt sie eine „religion accommodée“, die durch Vernunft erlangt wird. 

 

Apologiste et romancier, l'abbé Gérard est un cas d'espèce […] parce qu'il a poussé la conciliation 

entre la philosophie, la littérature et la religion jusqu'en un point limite. Son Comte de Valmont 

se distingue du reste de la production antiphilosophique par sa prétention syncrétique; le matériau 

romanesque comme l'architecture du livre sont au service de la défense et illustration d'une 

religion accommodée, tout à la fois raisonnable, morale et douce […].509 

 

Ulrich L. Lehner bestätigt dies: „Französische Apologeten, die den Glauben verteidigen, sahen es 

als ihre wichtigste Aufgabe an, aufzuzeigen, dass die Glaubensgeheimnisse des Christentums nicht 

im Widerspruch zur Vernunft stehen.“510 Abbé Gérard gelingt der Spagat, beide Strömungen zu 

berücksichtigen. 

Der Paratext seiner Égarements verweist mit „One Almighty is, from whom, All things proceed, and 

up to Him return, if not depraved.“ auf Miltons Paradise Lost. Die nicht genannte Fortsetzung des 

Verses lautet: „Our knowledge, and the scale of Nature set From centre to circumference, whereon, 

In contemplation of created things, By steps we may ascend to God. […]“511 Das Erkennen einer 

Ordnung der Natur ist somit der Schlüssel zum Glauben, und, if not depraved, der durch „la 

contemplation de la nature qu’ils pourront pas à pas s’élever jusqu’à Dieu.“512 Die amour propre führt 

zur egoistischen Degeneration.  

 

Rousseau zufolge ist der primitive Mensch nicht bedürftig, kein Mängelwesen und auch nicht 

böse, wie Hobbes behauptet hatte. Vielmehr spricht Rousseau von […] selbstgenügsamer 

Individuen, die vom Selbsterhaltungstrieb, einem unschuldigen amour de soi angetrieben werden, 

der im gesellschaftlichen Zustand zum egoistischen amour-propre degeneriere […].513  

 

Jean-Jacques Rousseau unterstreicht eine willentliche freiheitliche Entscheidung: „C'est surtout 

dans la conscience de cette liberté que se montre la spiritualité de son âme.“514 Valmont gelingt 

dieser Schritt und er erkennt seinen Irrtum: „Honteux égaremens de ma raison“515 „J'ai abjuré mes 

 
509 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 311. 
510 Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, S. 32. 
511 Milton, John: Paradise Lost, Hrsg Alastair Fowler, S. 314. 
512 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 224. 
513 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution” In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2014, S. 234. 
514 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 218. 
515 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 175. 



105 
 

erreurs.“516 Es ist ein freier Wille, der zum Glauben führt. Es ist eine subjektive Entscheidung, die 

auf einem inneren Gefühl basiert, das sich nicht beweisen lässt. Rainer Zaiser erklärt in seiner 

Habilitationsschrift bezugnehmend auf Jean-Jacques Rousseaus Profession de foi du vicaire savoyard 

dieses Gefühl: „Im Zentrum dieses Glaubensbekenntnisses steht das Vertrauen auf das Gefühl, 

das […] zum alleinigen Garanten für die Existenz Gottes wird.“ 517 Abbé Gérards Ansinnen, den 

Weg zur Religion aufzuzeigen, erklärt Nicolas Brucker:  

 

Le sort apologétique, telle que la concevait enore le XVIII ième siècle, n’était pas douteux: en 

cherchant à démontrer par la raison ce qui relève de la foi, elle s’engageait dans une impasse 

théorique. Aussi a-t-elle trouvé son salut dans son dépassement même; en privilégiant le 

sentiment, en personnalisant le fait religieux, elle a tendu vers on annulation. Son échec a ouvert 

a voie à une nouvelle forme de religion.518  

 

Nicolas Brucker verweist auf Gérards mémoires:„la raison impose à l’homme sa loi, comme ‘la voix 

de Dieu même’.519 Auch wenn abbé Gerards Absicht eine andere war, erweist er sich als Teil der 

Lumières, die durch seine Égarements transportiert wurden.  

En se présentant comme un conciliateur des valeurs chrétiennes et des valeurs des Lumières, 

notamment par l’importance qu’il accorde à la raison, Gérard, plutôt que de faire preuve de 

modernité, se pose en défenseur de la vérité rationnelle du christianisme vis-à-vis des nouvelles 

valeurs qui transformeront la vie spirituelle autant que littéraire.520 

Pierre-Olivier Brodeur hebt die besondere Bedeutung von abbé Gérard hervor, denn er öffnete 

den Weg zu einem sich verändernden Literaturverständnisses, das etablierte Formen überholen 

sollte. Er ergänzt: 

 
En effet, l’œuvre de Gérard doit être envisagée comme une contribution au débat sur l’imagination 

qui se met en branle dans la deuxième moitié du siècle. La valorisation de l’imagination qui précède 

le Romantisme et que ce dernier portera encore plus loin entraîne un basculement de la conception 

de l’imagination. Cette dernière passe de la faculté faisant le lien entre les sens et l’esprit à une 

 
516 Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, S. 176. 
517 Zaiser, Rainer: Die Epiphanie in der französischen Literatur: zur Entmystifizierung eines religiösen Erlebnismusters, Tübingen: 
Gunter Narr Verlag, 1995, S. 119. 
518 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 314. 
519 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 31. Gérard, Philippe-
Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, S.12 und 16. 
520 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61. 



106 
 

puissance créatrice qu’on ne saurait brider et qui va devenir, au siècle suivant, la véritable marque 

du génie.521 

 

Abbé Gérards Valmont findet über die Bekehrung den Weg zurück zum Selbst. Sein Vater, der 

Marquis, zeichnet ihm einen Weg auf, der ihn zum Glauben führt. Die Ordnung der Natur verhalf 

ihm zur Rückkehr. In seinen Briefen und insbesondere in seinen notes weist er darauf hin, dass dem 

Glauben eine Haltung vorausgeht, eine freiheitliche Entscheidung, die zwingender Wegbereiter ist. 

Es ist die Vernunft, die ihn reguliert und den Weg zum Glauben eröffnet. 

 

 

 

12. Pierre-Ambroise Choderlos de Laclos: Les liaisons dangereuses, 1782 

 

Hinter der Bezeichnung liaison verbirgt sich nicht nur eine Verbindung, sondern auch eine 

Beziehung in einer Gesellschaft, wie es der französische Historiker Jean-Paul Bertaud herausstellt: 

„Le terme de Liaison ignore à l'époque le sens galant que nous lui donnons. Les relations qu'une 

personne entretient dans la société. Le roman est d'abord écrit pour avertir du danger moral qu'elles 

comportent.”522 Dadurch wird eine Objekt-Beziehung dargestellt, eine von außen aufgegebene 

Beziehung, eine Determinierung. Zusätzlich weist er darauf hin, dass das Werk von Choderlos de 

Laclos durchaus dem Geschmack des 18. Jahrhunderts entspricht:  

 

Dans le roman libertin comme dans le roman épistolaire, Laclos a des devanciers qui l’inspirent. 

[…] Le titre est un lieu commun des romans du XVIII. siècle. Le terme de Liaison étant pris au 

sens de relation, „le sens galant est ignoré.“ Le nom de Valmont est emprunté au livre de l’abbé 

Gérard, Le Comte de Valmont ou les Ègaremtnts de la raison, paru en 1775. Les autres personnages 

apparaissent dans les romans du temps, aussi bien le séducteur que la femme vertueuse.523 

 

Dass sich abbé Gérard und Choderlos de Laclos gekannt haben, ist unzweifelhaft, da neben Dieter 

Wellershoff524, dies auch von Philippe Laroch bestätigt wird. „Choderlos de Laclos ait connu le 

roman de l’Abbé Gerard, cela n’est guère douteux.”525 Nicolas Brucker unterstellt, dass Laclos die 

 
521 Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis Gérard“, In: 
Études françaises, 49(1), S. 43-61. 
522 Bertaud, Jean-Paul: Choderlos de Laclos: L'auteur des Liaisons dangereuses, Paris: Fayard, 2003, dort Kapitel IV, Un roman 
dangereux? Aux sources littéraires des Liaisons dangereuses. 
523 Bertaud, Jean-Paul: Choderlos de Laclos: L'auteur des Liaisons dangereuses, Paris: Fayard, 2003, dort Kapitel IV, Un roman 
dangereux? Aux sources littéraires des Liaisons dangereuses. 
524 Wellershoff, Dieter: Der verstörte Eros: Zur Literatur des Begehrens, S. 24. 
525 Laroch, Philippe: Petits maîtres et roues évolution de la notion de libertinage dans le roman français du 18e siecle, S. 51. 



107 
 

Werke der Apologeten der 1770er Jahre wohl nicht hat ignorieren können: „Laclos ne pouvait 

ignorer les productions.”526 

Dieter Wellershoff fast die Vita von Pierre-Ambroise Choderlos de Laclos (1741-1803) im 

Folgenden zusammen mit: „Choderlos de Laclos, so sein trotz anonymer Veröffentlichung bald 

berühmt und berüchtigt gewordener Name, war ein umgetriebener, sozial und politisch ortloser 

Mensch, dessen Leben typisch für die Umbruchszeit in den letzten Jahrzehnten des 18. 

Jahrhunderts war.“527 Er bezeichnete sich als einen Anhänger Rousseaus, sodass er es zum Model 

erhob, wie René Pomeau attestiert: Er „a toujours tenu pour son modèle.”528 Für Choderlos de 

Laclos war es „le plus beau des ouvrages produits sous le titre de roman.”529, was Jürgen von 

Stackelberg in seinem Werk Kleine Geschichte der französischen Literatur bezweifelt.530 „Das Einzige, 

was man sagen kann, ist, dass in Laclos‘ Roman die Korruption der Gesellschaft […] aufs 

Anschaulichste geschildert wird und dass der Verfasser die Technik des Briefromans von Rousseau 

nicht nur übernommen, sondern bis zur Vollkommenheit perfektioniert hat.“531  

„Choderlos de Laclos war Offizier, aber nicht von genügend altem Adel, um in höhere Chargen 

aufzurücken. Man hat vermutet, dass das ein Ressentiment in ihm geweckt hat, das sich in dem 

hasserfüllten Gemälde der Adelsgesellschaft seines Romans niederschlägt.“532 René Pomeau 

bestätigt Laclos‘ adelige Herkunft, die jedoch nicht für den beruflichen Aufstieg in seiner Garnison 

ausreichte: 

 

Il était noble, sans doute. Pierre-Ambroise ne possédait que trois quartiers noblesse, c’est-à-dire 

trois ascendants nobles. […] De temps à autre, le ministère exigeait que les officiers eussent au 

moins quatre quartiers de noblesse. […] Le nouveau ministre de la Guerre, le marquis de Ségur, a 

décidé que, désormais, pour accéder au grade d’officier, il faut justifier de ‘quatre générations de 

noblesse paternelle’ (ordonnance du 22 mai 1781).533 

 

Folglich hat er das Bewusstsein für eine Klassenzugehörigkeit, deren Hürden nicht überwindbar 

waren. Seinen Briefroman schrieb er in Grenoble, wo er stationiert war und wo „Laclos participe 

à la vie mondaine.“534 Dort führte er das Leben eines Libertins. Sein schlechter Ruf als Verführer 

eilte ihm voraus, sodass seine spätere Ehefrau Mlle Marie-Soulange Duperré ihm den Zutritt zu 

 
526 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 235 
527 Wellershoff, Dieter: Der verstörte Eros: Zur Literatur des Begehrens, S. 24. 
528 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, Paris: Hachette, 1993, S. 19. 
529 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 26. 
530 Stackelberg, Jürgen von: Kleine Geschichte der französischen Literatur, München: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 
1990, S. 153. 
531 Stackelberg, Jürgen von : Kleine Geschichte der französischen Literatur, S. 153. 
532 Stackelberg, Jürgen von : Kleine Geschichte der französischen Literatur, S. 153. 
533 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 25 u. 38. 
534 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, 1993, S. 30. 



108 
 

ihrem Salon verwehrte: „Jamais M. de Laclos ne sera accueilli dans notre salon.“535 Seine Amoralität 

bestätigte sich, „en seduisant Marie-Soulanges.“536, denn er „hatte mit anderen Offizieren gewettet, 

ein gewissses Fräulein Soulange Duperré zu verführen.“537 Heinrich Mann bestätigt in Geist und Tat, 

Franzosen von 1780 bis 1930, Essays, dass Wetten üblich waren: „Tischgenossen wetten für und gegen 

die Tugend einer Abwesenden, und wer sie zu Fall bringt, hat eine Geistestat hinter sich und einen 

glücklichen Feldzug.“538 Mlle Marie-Soulange Duperré gebar Laclos 1784 einen Jungen. Choderlos 

de Laclos ehelichte Marie-Soulanges zwei Jahre später „au contrat du mariage du 29. Avril 1786“539, 

was den Libertin Choderlos de Laclos von der Figur Valmont in Liaisons dangereuses unterscheidet. 

Die Ehe soll glücklich gewesen sein.  

Seine Lebensumstände dürften auch Einfluss auf seine Figurensicht in Liaisons dangereuses 

genommen haben. Es steht außer Frage, dass „offen libertinische Autoren wie Choderlos de 

Laclos“540, um die moralische Akzeptanz fürchten musste. Infolgedessen wurde Les liaisons 

dangereuses ou lettres recueillies dans une société et publiées pour l’instruction de quelques autres 1782 anonym -

um der Zensur zu entgehen- in Amsterdam veröffentlicht, denn der Titel des Buches wird 

gezeichnet mit M.C….. DE L. Es ist nicht viel Fantasie zum Dechiffrieren erforderlich, der Autor 

selbst ist gemeint ‚Monsieur Choderlos de Laclos‘. Im Sinne der Aufklärung wird der Leser zum 

Denken angeregt, denn seine eigenen Überlegungen sind gefordert. 

 

 

 

12.1. Titel, Préface, Avertissement, Note de l’Éditeur, Paratext 

 

Zunächst distanziert sich Laclos durch den Titel seines Briefromans Les liaisons dangereuses ou lettres 

recueillies dans une société et publiées pour l’instruction de quelques autres, mit dem Hinweis, dass eine 

Gesellschaft für die Sammlung der Briefe verantwortlich ist und nicht er selbst.541 „Mit dieser 

Taktik nämlich gelingt es dem impliziten Autor, das Problem der Authentizitätsillusion zu 

thematisieren.“542  

 
535 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, 1993, S. 74. 
536 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 75. 
537 Köhler, Erich: Vorlesungen zur Geschichte der französischen Literatur / Aufklärung II, Hrsg Henning Krauß und Dietmar 
Rieger, S. 89. 
538 Mann, Heinrich: Geist und Tat, Franzosen von 1780 bis 1930, Essays, Hrsg, Peter-Paul Schneider, Frankfurt/Main: 
Fischer Taschenbuch Verlag GmbH, 1997, S. 10. 
539 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 76. 
540 Denis, Nicola: Tartuffe in Deutschland Molières Komödie in Übersetzungen in der Wisssenschaft und auf der Bühne vom 17. bis 
zum 20. Jahrhundert, S. 14. 
541 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 260. 
542 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 262. 

https://www.booklooker.de/B%C3%BCcher/Angebote/titel=Vorlesungen+zur+Geschichte+der+franz%C3%B6sischen+Literatur+%2F+Aufkl%C3%A4rung+II


109 
 

Es entsteht eine Herausgeberfiktion, die sich als  

 

Vehikel darstellt, das die für Fiktion charakteristische Trennung von Autor und Erzähler illustriert, 

[…] [es ist] als Verfahren zu sehen [ist], das vor dem Hintergrund grundsätzlichen 

zeitgenössischen Aversion gegenüber Fiktion zu betrachten ist. Dabei liefert die 

Herausgeberfiktion zwar eine Art Anleitung für den Umgang mit fiktionalen Texten, dies kann 

aber mangels einer Fiktionslizenz nicht offen dargestellt werden.543  

 

Frédéric Calas komprimiert die Absicht des Autors Laclos: 

 

Laclos leur oppose le ,commun des Lecteurs’, qui désigne le narrataire de l'œuvre. Il le caractérise 

non seulement du point de vue de l'espèce, (le commun), mais surtout d'un point de vue 

idéologique. Il retient de lui une attitude qu'il cherche faiblement à corriger:,[…] le commun des 

Lecteurs, séduit par l'idée que tout ce qui est imprimé est le fruit d'un travail, croira voir dans 

quelques autres la manière peinée d'un Auteur qui se monte derrière le personnage qu'il fait parler’ 

[…] . Sous la réfutation amorcée, se découvre le véritable statut de l'œuvre de fiction, qui réclame 

la vigilance permanente d'un lecteur expérimenté. L'avertissement de l'éditeur définit autrement le 

destinataire de l'ouvrage en voulant mettre en garde un type de lecteur précis:,le Lecteur trop 

crédule’ […].544 [Hervorhebungen im Original] 

 

Auch lässt er den Rezipienten wissen, dass die Sammlung zu seinem Nutzen ist. Die Neugierde des 

Lesers wird geweckt, der sich auf das Werk einlassen soll. Alsdann stellt er den Unterschied 

zwischen éditeur und rédacteur heraus, denn mit der Aufteilung zwischen Avertissement de l’éditeur und 

Préface du rédacteur545 wird deutlich, dass zwei verschieden Personen verantwortlich zeichnen. 

Im Avertissement de l’éditeur wird der Leser bereits vor den Echtheitsaussagen des sich 

anschliessenden rédacteur gewarnt „nous ne garantissons pas l’authenticité de ce receuil.“546 Der 

Éditeur verweist zusätzlich auf die Moral „plusieurs personnages qu’il met en scène ont de si 

mauvaises mœurs, qu’ils aient vécu dans notre siècle […] comme chacun sait“547, was den Leser 

nicht nur neugierig macht, sondern ihn auch als mit-denkenden Rezipienten mit chacun sait 

anspricht. Es wird eine Kritik laut, die verpackt zu sein scheint. 

 
543 Kuhn, Roman: Wahre Geschichten, frei erfunden, S. 90.  
544 Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, S. 60. 
545 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, Paris: Gallimard, 2016, S. 23-29. 
546 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 23. 
547 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 23. 



110 
 

Im Préface du rédacteur wird das Auffinden von Briefen548 als Schreibgrund angegeben, was zunächst 

eine Faktualität darstellt. Jedoch erklärt der fiktive rédacteur im weiteren Verlauf einige changements 

vorgenommen zu haben, somit wartet ein fiktionaler Text auf den Rezipienten, um dann das 

Gegenteil zu erklären „mais je n étois pas le maître et je me suis soumis. Seulement je me suis 

réservé de protester contre et de déclarer que ce n étoit pas mon avis ce que je fais en ce moment“549, 

der den Leser in die Verantwortung nimmt und parallel den rédacteur aus der Verantwortung 

entlässt. Der rédacteur erweist sich als instabile Vermittlungsinstanz, der Leser ist auch hier 

Selbstentscheider und wird jetzt bereits stimuliert für die Unzuverlässigkeit des sich anschließenden 

Textes.  

Es folgt ein Werk, das sich aus quatre parties bzw. 175 lettres zusammensetzt, versehen mit den 

Namen der Briefeschreibenden und dem Adressaten sowie Datum und Ort der Niederschrift. Die 

erzählte Zeit umfasst den Zeitraum vom 3. August bis zum 14. Januar. In zahlreichen Fußnoten, 

notes, erhält der Leser von Zeit zu Zeit eine Kommentierung des Gelesenen und Hinweise auf die 

Rezeption. Den Abschluss bildet eine Note de l’Éditeur, worin eine „mögliche Fortsetzung des 

Romans aber vom „goût du monde“ abhängig gemacht“550 wird. 

Bereits im Paratext auf der Titelseite von Les liaisons dangereuses tritt eine Lenkung des Lesers ein 

mit: „J'ai vu les mœurs de mon temps, et j'ai publié ces lettres"551, was der Préface zu Julie ou la nouvelle 

Héloïse von Jean-Jacques Rousseau entlehnt ist. Monika Moravetz bezeichnet es als „überaus 

deutliches Intertextualitätssignal.“552 Esther Suzanne Pabst stellt das Werk Rousseaus heraus, als 

einen „21 Jahre früher veröffentlichen Erfolgsroman.“553 Nicht nur, dass Laclos eine Gleichstellung 

mit dem Werk von Rousseau anstrebt, sondern es soll auch eine Authentizität gespiegelt werden. 

Der Paratext dient der Lenkung der Rezeption mit der Einladung, eine seuil zu überschreiten.  

 

 

 

 

 

 
548 Der Authentizitätsanspruch wird durch die Fußnote in Brief 169 untermauert: „C’est de cette correspondence, de 
celle remise pareillement à la mort de Mme de Tourvel, et des Lettres confiées aussi à Mme de Rosemonde par Mme 
de Volanges, qu’on a formé le present Recueil, don’t les originaux subsistent entre les mains des héritiers de Mme de 
Rosemonde.”vgl. Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 454.  
549 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 26. 
550 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus 
Nouvelle Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 261. 
551 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 22. Sowie Rousseau, Jean-Jacques: Julie ou la Nouvelle 
Héloïse, S. 1. 
552 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus 
Nouvelle Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 257. 
553 Pabst, Esther Suzanne: Die Erfindung der weiblichen Tugend. Kulturelle Sinngebung und Selbstreflexion im französischen 
Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 259. 



111 
 

12.2. Intertextuelle Hinweise und Fußnoten 

 

Durch intertextuelle Hinweise als auch Fußnoten, wird Einfluss auf die Aufnahme beim 

Rezipienten ausgeübt. Diverse Spuren werden intertextuell gelegt, sodass die akribische 

Selbstbildung durch Lesen554 der beiden Protagonisten Vicomte de Valmont und Marquise de 

Merteuil hervortritt. So ergibt sich aus Brief 10: „[…] je lis un chapitre du Sopha, une lettre d’Héloïse 

et deux Contes de La Fontaine, pour recorder les différents tons que je voulais prendre."555 Die 

Marquise liest aus diesen Werken, um sich zu stimulieren. Sie will sich auf ihre Liebhaber einstellen, 

denn nichts entgeht ihrem Kalkül, ihrer Planung. Auch wird dadurch auf das Bildungsniveau der 

Marquise verwiesen. Nicht nur Crébillon mit Sopha und Héloïse von Rousseau (beide in Brief 10)556, 

sondern zahlreiche -zum Teil zeitgenössische Werke, Philosophen sowie Schriftsteller- werden 

durch intertextuelle Hinweise, sei es durch namentliche Nennung oder durch Benennung ihrer 

Werke sichtbar, von denen nur einige als Beispiel dienen sollen: in Brief 51 Céladon557, aus der Astrée 

von Honoré d’Urfé, Brief 110, Clarisse558 aus Clarissa, or, The History of a Young Lady epistolary novel von 

Samuel Richardson. Die Fiktionalität des Briefromans wird ergänzt durch die Faktizität eines 

zeitgenössischen Werkes, wodurch eine Beeinflussung des Lesers erfolgt. Ebenso wird mit der 

Nennung einer Vielzahl von Fußnoten durch den Erzähler der Rezipient beeinflusst. Dabei stellen 

die Fußnoten einen Zusatztext zum zum Basistext dar, da sie vom Erzähler selbst verfasst worden 

sind. Beginnend mit Brief 4 „on peut citer de mauvais vers, quand ils sont d’un grand Poète“559, 

der in der Fußnote mit La Fontaine ausgewiesen wird, Brief 7: „à Sophie Carnay“560 in der Fußnote 

mit ‚Pour ne pas abuser del la patience du lecteur […]‘, Brief 41: „vous pouviez me faire“561 in der 

Fußnote ‚voyez lettre 35‘, Brief 44: „Le bon sens du Maraud quelquefois m’épouvante“562 in der 

Fußnote findet sich der Hinweis auf das Werk Métromanie von Piron, Brief 51: „J’ai demandé à voir 

sa réponse.“563 in der Fußnote wird dies ergänzt mit ‚Cette lettre ne s’est pas retrouvée.‘, Brief 62: 

„Les sots sont ici-bas pour nos menus plaisirs.“564, in der Fußnote findet sich der Hinweis auf eine 

Komödie von Gresset mit dem Titel Le Méchant, Brief 66: „ il ne lui manque plus que d’être 

 
554 Nicht nur das Leseverhalten der Figuren sticht hervor, sondern gleichsam das Leseverhalten von Choderlos de 
Laclos. 
555 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S.53. 
556 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 53. 
557 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 140. 
558 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 315. 
559 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 38. 
560 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 45. 
561 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 116. 
562 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 124. 
563 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 140. 
564 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 163. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Honor%C3%A9_d%E2%80%99Urf%C3%A9


112 
 

Prince.“565, in der Fußnote ausgewiesen mit ‚Expression relative à un passage d’un Poème de M. de 

Voltaire.‘ 

 

 

 

12.3. Direkte Verweise auf Jean-Jacques Rousseau 

 

Wie bereits erwähnt, verweist bereits der Paratext mit dem Zitat J'ai vu les mœurs de mon temps, et j'ai 

publié ces lettres auf Jean-Jacques Rousseau. Laclos zielt dabei nicht nur auf eine qualitative 

Gleichstellung mit dem Werk Julie ou la Nouvelle Héloïse ab, sondern er will auch den Weg für eine 

Liebesthematik öffnen, für die der Rezipient sensibilisiert werden soll. Als weiteres Beispiel, dient 

Brief 10, worin sich die Marquise auf ihren Liebhaber Belleroche vorbereitet und angibt: „[…] je 

lis un chapitre du Sopha, une lettre d’Héloïse et deux Contes de La Fontaine, pour recorder les 

différents tons que je voulais prendre.“566 Es handelt sich dabei um einen intertextuellen Hinweis 

auf Crébillons Werk Le Sopha und auf Rousseaus Héloïse. Auch wird die schauspielerische 

Umsetzung, die die Marquise anstrebt, mit différents tons hervorgehoben. Von Bedeutung ist auch, 

dass eine fiktive Figur, faktisch existierende Bücher liest, was bereits beim Werther567 durch Goethe 

Anwendung fand und der Rezeptionslenkung dienen. Die Problematik von Fiktionalität und 

Faktualität wird erneut deutlich in Brief 33 der Marquise an Valmont: „C’est le défaut des Romans; 

l’Auteur se bat les flancs pour s’échauffer, et le Lecteur reste froid. Héloïse est le seul qu’on en puisse 

excepter; et malgré le talent de l’Auteur, cette observation m’a toujours fait croire que le fond en 

était vrai.“568 Das talent de l’Auteur entspricht der Faktualität während m’a toujours fait croire que le fond 

en était vrai eine vermutete Wahrheit darlegt und damit die Fiktion. Als vorletztes Beispiel soll der 

Brief 110 von Valmont an die Marquise dienen, der mit einem Zitat aus der Héloïse beginnt: 

„Puissances du ciel, j’avais une âme pour la douleur: donnez-m’en une pour la félicité! C’est, je 

crois, le tendre Saint-Preux qui s’exprime ainsi. Mieux partagé que lui, je possède à la fois les deux 

existence.“569 Valmont sieht sich im Vergleich mit Saint-Preux aus der Héloïse und möchte jedoch 

den Unterschied zu ihm heraus stellen. Er macht sich sogar lustig über Saint-Preux, der seine Liebe 

nicht ausleben kann, hingegen Valmont aber, noch Herr über seine Gefühlslage ist. Im selben Brief 

 
565 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 172 
566 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 53. 
567 In Goethes Die Leiden des jungen Werther, lässt er Werther ein zeitgenössisches Werk lesen. Es handelt sich dabei um 
das Werk von Gotthold Ephraim Lessing Emilia Galotti (1772). Die französische Übersetzung des Werther durch 
Siegmund Freiherr von Seckendorff, lag seit 1775 vor, in dem auf der Autor selbst auf sein eigenes Werk verweist, 
dem Ossian und Emilia Galotti. Göres, Jörn: „Nachwort“, In: Goethe, Johann Wolfgang: Die Leiden des jungen Werther, 
Insel-Verlag/Suhrkamp-Verlag, 1973, S. 210. 
568 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 97 u. 98. 
569 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 313. 



113 
 

findet sich ein zusätzlicher Hinweis: „Non, elle n’aura pas les plaisirs du vice et les honneurs de la 

vertu.“570 Mittels dieses Zitats aus der Héloïse weist Valmont auf die Unvereinbarkeit von vice und 

vertu hin. Er ergänzt, dass er die Présidente zu Fall bringen will, da sie ihm ausgeliefert sein wird: 

„Ce n’est pas assez pour moi de la posséder, je veux qu’elle se livre.“571 

Laclos stellt mit Hilfe dieser auf Rosseaus Werk bezogenen Textstellen inhaltlich den Konflikt 

zwischen les plaisirs du vice et les honneurs de la vertu, was die bienséance gefährdete. Abgerundet wird 

Letzteres mit J'ai vu les mœurs de mon temps, et j'ai publié ces lettres, denn Laclos war selbst ein Libertin. 

Der Schriftsteller und Verleger Edouard Champion vermutet deshalb in Laclos einen versteckten 

Moralisten: „Et peut-on taxer de libertinage ce moraliste caché qui après avoir conté, et avec quelle 

puissance dans le cynisme, les mœurs dépravées de ses contemporains, leur montrait, tout comme 

Racine dans Phèdre, ‘les égarements où mènent les passions’ ?“572[Hervorhebung im Original] Es ist 

die Leidenschaft, die zu Verwirrungen führt und der Tugend gegenübersteht.  

 

 

 

12.4. Die histoire, eine Intrige 

 

Aufgrund der Initiative der Marquise de Merteuil planen sie und der Vicomte de Valmont eine 

Intrige. Dies geschieht mit Hilfe von Unterstellungen, Geheimnisse, die von anderen berichtet 

werden, Korrespondenzen wechselnder Beteiligter, Verzerrungen und Intimitäten, die über Dritte 

berichtet werden und durch Briefeschreiber, die in erster Linie die Marquise de Merteuil und dem 

Vicomte de Valmont verbreitet werden. Sie sind die dominierenden Figuren: „L'ensemble de 

l'œuvre est dominé par la correspondance des deux protagonistes Merteuil et Valmont. [Ils] 

orchestrent l’ensemble des liaisons épistolaires pour en faire un jeu cruel […].“573 Frédéric Calas 

stellt die Besonderheit von Laclos` Werk heraus: 

 

Laclos propose le schéma d'échange des lettres le plus complexe qui soit car chaque épistolier 

principal entretient plusieurs correspondances, chaque personnage est en relation avec au moins 

trois autres : Mme de Tourvel Ecrit à Mme de Volanges, à Mme de Rosemonde et à Valmont; 

Cécile écrit à Danceny, à Merteuil, à Valmont; Valmont écrit à Mme de Merteuil, à Mime de 

Tourvel, à Cécile et à Danceny; Mme de Merteuil écrit à Valmont, à Cécile, à Danceny et à Mme 

 
570 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 315. 
571 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 315. 
572 Champion, Edouard: „Introduction“, In:. Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: De l’éducation des femmes, Paris: 
Librairie Léon Vanier, 1903, S. 5. Phèdres Leidenschaft darf nicht sein, denn sie liebt ihren Stiefsohn Hippolyte und 
sie erkennt „ma raison égarée.“ In: Racine, Jean: Phädra, Stuttgart: Reclam Verlag, Universal-Bibliothek Nr. 839, 2015, 
S. 38. 
573 Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, S. 38. 



114 
 

de Volanges. Il y a sept épistoliers principaux qui figurent sur les deux axes centraux et parallèles 

du schéma communicationnel et six épistoliers épisodiques qui ne correspondent qu'avec un seul 

des personnages à la fois.574 

 

Es ist die Mehrstimmigkeit des Romans, die seine Besonderheit ausmacht. Diese Polyphonie nutzt 

Laclos um die verschiedenen Netzwerke der Briefeschreibenden darzustellen, die beim Leser eine 

erhöhte Aufmerksamkeit einfordern.  

Bereits in Brief 2 richtet die Marquise im Befehlston ihre Forderungen an Valmont, sodass er fortan 

nicht nur zum Komplizen und Objekt der Marquise, sondern auch zum Täter wird:  

 

Revenez, mon cher Vicomte, revenez: que faites-vous, que pouvez-vous faire chez une vieille 

tante dont tous les biens vous sont substitués ? Partez sur-le-champ; j’ai besoin de vous. Il m’est 

venu une excellente idée, et je veux bien vous en confier l’exécution. Ce peu de mots devrait 

suffire; et, trop honoré de mon choix, vous devriez venir, avec empressement, prendre mes ordres 

à genoux: mais vous abusez de mes bontés, même depuis que vous n’en usez plus; et dans 

l’alternative d’une haine éternelle ou d’une excessive indulgence, votre bonheur veut que ma bonté 

l’emporte. Je veux donc bien vous instruire de mes projets : mais jurez-moi qu’en fidèle Chevalier 

vous ne courrez aucune aventure que vous n’ayez mis celle-ci à fin. Elle est digne d’un Héros: 

vous servirez l’amour et la vengeance; ce sera enfin une rouerie de plus à mettre dans vos 

Mémoires: oui, dans vos Mémoires, car je veux qu’ils soient imprimés un jour, et je me charge de 

les écrire. Mais laissons cela, et revenons à ce qui m’occupe.575 

 

Valmont wird damit nicht nur zum Instrument der Marquise, sondern dient ihr „als Komplize und 

Werkzeug ihrer Intrigen […].“576 Sie kennt ihn seit Langem, denn er ist „ein früherer Liebhaber“ 

[…].577 Nicht nur der Vicomte gerät in diese Komplizenschaft, sondern der Leser selbst durch das 

Lesen der Briefe, was Frédéric Calas erklärt: „Ils imposent au lecteur une complicité à leur, dans 

leur désir d’omniscience et de gestion de tous les riseaux.“578 Die Marquise ist sich ihrer Macht über 

Valmont bewusst und sie führt ihn in Brief 10 vor: „Mais vous, vous qui n’êtes plus vous, vous 

vous conduisez comme si vous aviez peur de réussir.“579 Er kommt ihrer Forderung nach und die 

Intrige wird von zwei Gleichgesinnten geplant. Sie umfasst die Verführung der 15-jährigen 

jungfräulichen Cécile, die zwar mit Chevalier Danceny eine tiefe Freundschaft verbindet, aber den 

 
574 Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, S. 37. 
575 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 33 u. 34. 
576 Lehmann, Hans-Thies, Primavesi, Patrick (Hrsg): Heiner Müller Handbuch, Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart: 
J.B.Metzlersche Verlagsbuchhandlung u. Carl Ernst Poeschel Verlag, 2003, S. 272. 
577 Lehmann, Hans-Thies, Primavesi, Patrick (Hrsg): Heiner Müller Handbuch, Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart: 
J.B.Metzlersche Verlagsbuchhandlung u. Carl Ernst Poeschel Verlag, 2003, S. 272. 
578 Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, S. 39. 
579 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 51. 



115 
 

ehemaligen Geliebten der Marquise heiraten soll. Die Marquise entwirft ein Konstrukt, das auf 

Bosheit und Erniedrigung beruht, denn sie stellt Valmont eine neue rouerie in Aussicht, Brief 2:  

 

Elle est digne d’un Héros: vous servirez l’amour et la vengeance; ce sera enfin une rouerie de plus 

à mettre dans vos Mémoires […] Au reste, l’Héroïne de ce nouveau Roman mérite tous vos soins 

elle est vraiment jolie ; cela n’a que quinze ans, c’est le bouton de rose ; gauche, à la vérité, comme 

on ne l’est point, et nullement maniérée : mais, vous autres hommes, vous ne craignez pas cela; 

de plus, un certain regard langoureux qui promet beaucoup en vérité […].580 

 

Zusätzlich plant die Marquise die Verführung der tugendhaften verheirateten Présidente de 

Tourvel. Nach dem Vollzug der Verführungen, soll der Vicomte de Valmont, der den Ruhm nur 

in der Verführung der verheirateten gottesfürchtigen Mme de Tourvel sieht und darin eine 

Herausforderung liegt, als Belohnung eine Nacht mit der Marquise de Merteuil erhalten. Sein Ziel 

ist nicht nur die Verführung, sondern die anschließende Zurschaustellung des Opfers, was seinen 

Ruhm mehrt. Für Valmont besteht der besondere Reiz darin, ein ‚fremdes Terrain‘ zu erobern. 

Sabine Friedrich bestätigt diese Einschätzung: 

 

Den Ausgangspunkt der Romanhandlung bildet das Durchbrechen der üblichen libertinen 

Verführungspraxis. Das eigentliche ,Ereignis‘ stellt Valmonts Überschreitung der Grenzen seines 

bisherigen Raums dar.[…] Valmont sucht sich sein neues Opfer außerhalb des ihm vertrauten 

Kreises. Während seine früheren Opfer, die der libertinen Gesellschaft angehörten, die 

Bekanntmachung des Abenteuers zwar die gesellschaftliche Hinrichtung zur Folge hatte, der 

Vollzug des Ehebruchs an sich jedoch keine Schwierigkeiten bereitet, stellt der Ehebuch für die 

gläubige Tourvel nicht nur eine einfache Verbotsübertretung, sondern eine Todsünde dar.581  

 

Nach der Durchführung erwartet die Marquise einen schriftlichen Beweis, was Bedingung ihrer 

Intrige ist.  

 

 

 

 

 

 

 
580 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 34 u. 35. 
581 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen, Zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, S. 
57. 



116 
 

12.5. Masken 

 

12.5.1. Masken, Angst 

 

Während Valmont sich als Libertin zeigt, kann dies von der Marquise de Merteuil, einer Frau, nur 

versteckt gelebt werden. Sie strebt eine Gleichberechtigung an. Sie ist das weibliche Pendant und 

spiegelt den männlich libertinen Verhaltenskodex. Beide ‚spielen‘ ein Leben, das nicht ihrem Selbst 

entspricht und als Spiel hinter einer Maske gestaltet wird. Sie sind Bühne und Schauspieler zugleich. 

Sie versklaven sich selbst. Durch diese Wahl erleben sie sich unfrei, was in der Abgeschlossenheit 

des Pariser Schlosses mit einer verabredeten Intrige ihren Lauf nimmt. Dorte Lena Eilers nennt es 

in einem Zeitungsartikel, der das das Theaterstück Quartett von Heiner Müller zum Gegenstand 

hatte, ein „klaustrophobisches“582 Spiel. Sie kreieren ihr Drama selbst und sind zugleich Regisseur 

und Darsteller und scheuen auch nicht auf entsprechende Termini zurückzugreifen: „[…] et du ton 

dramatique que vous me connaissez! […] Je suppléai donc, par la terreur, à la sensibilité qui se 

trouvait en défaut. “583 Letzteres entspricht im Übrigen der Aussage Aristoteles‘ Poetik (Kapitel 6), 

der mit der Tragödie Jammer und Schaudern584 -la pitié et la terreur- verbindet.  

Der dänische Philosoph Søren Kierkegaard beschreibt die Angst, die unfrei macht: „Das 

Individuum ist im Bösen und ängstigt sich vor dem Guten. […] Das Dämonische [ist] ein unfreies 

Verhältnis zum Guten.“585 Katrin Dieckow erklärt: 

 

Kierkegaard bezeichnet Freiheit als Vollzug, als Handlung und grenzt sich ab gegen ein 

Verständnis von Freiheit, das sie als Gedanken als eine Reflexion fassen will. Als Handlung muss 

der Vollzug […] verstanden werden, durch die der Mensch sich als Selbst setzen muss. Dieses in 

Freiheit zu vollziehen, heißt, sich in guter Weise zu sich selbst zu verhalten. Wo das geschieht ist 

Freiheit identisch mit dem Guten. […] Der Mensch ist als Dämonischer nicht durch und durch 

böse, er kann in jedem Moment sich in Freiheit zum Guten verhalten. Wenn er allerdings freiwillig 

die Unfreiheit gewählt hat, hält er meist daran fest. […] Er zieht sich in dämonische 

Verschlossenheit zurück.586  

 

 
582 Eilers, Dorte Lena: „Keine Veränderungen ohne Guillotine“, In: Tageszeitung Neues Deutschland, Artikel vom 
11.2.2022. Quartett (Heiner Müller, 1980) erfasst Enge und Angst durch zwei Schauspieler, die jeweils zwei 
Theaterrollen bekleiden, nämlich Valmont/ Mme de Tourvel sowie die Marquise de Merteuil/Cécile. Mit Quartett wird 
das Drama von Jean-Paul Sartre Huis clos (1944) evoziert, auf das an dieser Stelle nicht weiter eingegangen werden 
kann. Im Gegensatz zu Huis clos haben die beiden Intriganten in Quartett eine Wahl getroffen, weil sie sich für das Böse 
entschieden haben und waren nicht einer mauvaise foi unterlegen, was einer Nicht-Wahl entspräche.  
583 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 357. 
584 Aristoteles: Poetik, S. 19. 
585 Kierkegaard, Søren: Der Begriff Angst, Stuttgart: Reclam, Universalbibliothek, Band 8792, 1992, S. 139. 
586 Dieckow, Katrin: Gespräche zwischen Gott und Mensch, Studien zur Sprache bei Kierkegaard, Göttingen: Vandenhoek und 
Ruprecht, 2009, S. 55 u. 56. 



117 
 

Søren Kierkegaard definiert die Angst vor dem Guten als ‚das Dämonische‘:  

 

Das Dämonische ist Angst vor dem Guten. In der Unschuld war die Freiheit nicht gesetzt als 

Freiheit, ihre Möglichkeit war in der Individualität Angst. Im Dämonischen hat sich das Verhältnis 

umgekehrt. Die Freiheit ist gesetzt als Unfreiheit; denn die Freiheit ist verloren. Die Möglichkeit 

der Freiheit ist hier abermals Angst. […] Das Dämonische ist das Verschlossene und das unfreiwillig 

Offenbare.587 [Hervorhebung im Original] 

 

Helmut Knufmann weist darauf hin, dass „Das Nicht-Sein des Guten ist für das entschlossen böse 

Individuum der sinngebende Grund seiner Existenz; ein Schein-Grund freilich, dessen sich der 

Böse aber immer wieder versichern muss, solange er sein Selbst als absolutes Ziel und höchsten 

Wert betrachtet.“588 Valmont und die Marquise sehen sich dieser Zielsetzung verpflichtet, da sie 

ihren Wert daraus ableiten. Valmont hat noch keine „Angst vor dem Guten“589 und die Marquise 

de Merteuil erreicht ihr Vorhaben, denn Valmonts Eitelkeit wird zunächst der Anreiz sein.  

 

 

 

12.5.2. Schein -und Sein-Masken, Isolation 

 

Es sind die Isolation und Langeweile, die den gefährlichen Cocktail ausmachen, denn isoliert sind 

beide durch ihren Stand, was die Marquise auch äußert: „Cette longue solitude, cette austère retraite 

[….].“590 Ihr Nutzen wird infrage gestellt und sie suchen die Langeweile und Leere ihres Alltags 

durch böse Machenschaften und Intrigen-Spiele zu kompensieren. Sie spüren ihre Unfreiheit, die 

sie durch Schein -und Sein-Masken überspielen. Die Diskrepanz lässt einen Abgrund sichtbar 

werden, der durch das doppelte Spiel von Schein und Sein zur mise en abyme erwächst. Durch 

Einhaltung der von der Gesellschaft erwarteten Selbst-Disziplinierung wird die Angst vor 

Entdeckung geschürt unter gleichzeitigem Anwachsen von Unfreiheit. Sowohl die Marquise als 

auch der Vicomte de Valmont sehen sich dieser Askese verpflichtet und agieren entsprechend. Die 

Angst entlädt sich über das böse Intrigen-Spektakel, das beide aus Machtbewusstsein und 

Langeweile inszenieren. Das Herrschen über Andere ist dabei geschlechtsneutral und wird von der 

Marquise de Merteuil als auch von Valmont souverän umgesetzt. Jean-Paul Sartre erklärt das 

Machtbewusstsein eines roué in L'Être et le Néant, das durch Handeln umgesetzt wird. „Il s’agit 

 
587 Kierkegaard, Søren: Der Begriff Angst, S. 144. 
588 Knufmann, Helmut: Das Böse in den Liaisons Dangereuses des Choderlos de Laclos, S. 33.  
589 Kierkegaard, Søren: Der Begriff Angst, S. 138. 
590 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 220. 



118 
 

pratique de l‘autre et l’art d’agir sur lui.“591 Dabei werden Inhalte von Briefen zu 

Handlungsanweisungen: „Unter den Händen Valmonts und der Marquise ist er [der Brief] dagegen 

Handlungsträger, ist nicht Kommentar, oder nicht nur, sondern Promotor der Geschichte, 

Element dieser Geschichte, ist selber Handlung, denn diese Briefe verführen, veranlassen, 

denunzieren, vernichten.“592 Das wissen die beiden Protagonisten und sie bestätigen sich dabei 

jeweils in ihrer Sucht nach Geltung und Bedeutsamkeit. Thomas Hobbes Machtpoker trifft auf 

beide zu.  

 

Die Grundlage von alledem ist ein durch nichts unterbrochener Müßiggang. […] Das Einzige, 

was sie kümmert, die Liebe, sie betreiben sie, als erfänden sie Musterbeispiele für die Physiologie 

de l’amour. […] Die Liebe ist das herrschende Gesellschaftsspiel von unbegreiflichem Reiz, weil 

es immer im Begriff steht, ernst zu werden und den Kopf zu kosten.593 

 

Sie erleben ihre Unfreiheit durch Negation der Bedürfnisse des Selbst. „In ihr hebt die Freiheit sich 

auf, indem sie sich abschließen will. Genau das ist die existentielle Situation der Merteuil, die 

Situation des in seinem Stolz gefangenen Menschen.“594 Für Valmont muss Gleiches reklamiert 

werden, denn sein Stolz resultiert aus dem Zur-Schau-Stellen seiner Opfer, derer er sich brüsten 

kann. Sein Aufstieg ist ihr (der Opfer) Niedergang. Es ist ein Krieg gegen alle. Die gesellschaftliche 

Isolation lässt sie böse‘ werden. Freiheit erleben sie durch ihre sexuellen Begegnungen, in dem der 

ekstatische Augenblick des sexuellen Aktes einher geht mit der Erfahrung einer abgründigen 

Isolation, in der die Beteiligten sich fremd und gleichgültig werden.595 Sie fühlen ihr Selbst 

ausschließlich in sexuellen Abenteuern, denn der sexuelle Akt ersetzt die Konversation und führt 

zur „Tierwerdung, als Überschreitung des Geschlechts, als Vernichtung und Tötung des 

anderen.“596  

Jean-Jacques Rousseau klagt über die gesellschaftlichen Bedingungen, wie bereits erwähnt, die sie 

vom Menschsein entfernt und sie zu Tieren werden lässt. Denn das Sexualleben der beiden 

Adeligen ist dem eines Tieres ähnlich und nicht dem eines Menschen. Die Depravation wird 

sichtbar. Die beiden Intriganten verschaffen sich Freiheit durch das Ausleben von Sex, aber nicht 

 
591 Sartre, Jean-Paul: L'Être et le Néant, Paris: Gallimard, 1948, S. 449. 
592 Köhler, Erich: Vorlesungen zur Geschichte der französischen Literatur / Aufklärung II, Hrsg Henning Krauß und Dietmar 
Rieger, S. 106. 
593 Mann, Heinrich: Geist und Tat, Franzosen von 1780 bis 1930, Essays, S. 7.  
594 Knufmann, Helmut: Das Böse in den »Liaisons dangereuses« des Choderlos de Laclos, S. 31. 
595 Lehmann, Hans-Thies, Primavesi, Patrick (Hrsg): Heiner Müller Handbuch, Leben-Werk-Wirkung, S. 272. „Dieses 
Moment im Zentrum der sexuellen Erfahrung ist von Baudelaire zum Beispiel mit spürbarem Grauen als 
Leichenmimesis beschrieben worden (Charles Baudelaire, Journaux intimes), während es von Georges Bataille als 
ersehnte Überschreitung der diskontinuierlichen sozialen Wesen und Grenzerfahrung der Kontinuität des Seins 
gefeiert worden ist.” Ebd. S. 272. 
596 Lehmann, Hans-Thies, Primavesi, Patrick (Hrsg): Heiner Müller Handbuch, Leben-Werk- Wirkung, S. 272. 

https://www.booklooker.de/B%C3%BCcher/Angebote/titel=Vorlesungen+zur+Geschichte+der+franz%C3%B6sischen+Literatur+%2F+Aufkl%C3%A4rung+II


119 
 

von Liebe, denn das würde dem Verhaltenskodex eines Libertins entgegenstehen. Die Isolation 

bewirkt eine Vereinsamung, denn ihr Selbst müssen sie hinter Masken verstecken, die sie zu Tätern 

und in der Konsequenz auch zu Opfern machen. Es ist eine Grenzerfahrung, ein ‚Tanz auf dem 

Vulkan‘, der sie zu neuen Höhepunkten treibt. Ihre Fleischeslust beschreibt René Pomeau: „Leur 

existence se consacre aux appétits de la chair, aux accomplissements physiques de l'amour: mais à 

condition de les dominer et diriger.“597 Das Ziel beider ist nunmehr die Verführung der 

gottesfürchtigen Mme de Tourvel, was ihre Bösartigkeit unterstreicht, denn für die Präsidentin 

bedeutet verführt zu werden, eine „Todsünde“ wie Sabine Friedrich betont und sie ergänzt: „Die 

Libertinage setzt Kräfte des Bösen frei, die er selbst nicht zu befriedigen vermag. Valmont sucht 

neue Formen der Befriedigung und er findet sie in der christlichen Konzeption der Sünde.“598  

Es findet zunächst eine Kommunikation in Form von Briefen statt, die sich durch ein 

beabsichtigtes Versteckspiel auszeichnet, da sie als Masken das kaschieren, was der Adressat aber 

nicht erkennen kann. Diese Briefe dienen dem Aufbau der geplanten Intrige und werden als tools, 

als Waffen, eingesetzt. Anstelle der Sprache findet die die Kommunikation ihren Vollzug durch 

Sex, der das Menschsein ersetzt und ihn zum Tier werden lässt oder zur Maschine. Aus dieser 

Wahrnehmung heraus, bezeichnet die Marquise de Merteuil Cécile auch als machine, moteur, womit 

eine Objektbeziehung gemeint ist, denn auch sie wird benutzt. 

 

Vous me direz qu’il n’y a qu’à n’en faire que cela, et que c’est assez pour nos projets. À la bonne 

heure ! mais n’oublions pas que de ces machines-là, tout le monde parvient bientôt à en connaître 

les ressorts et les moteurs, ainsi, que pour se servir de celle-ci sans danger, il faut se dépêcher, 

s’arrêter de bonne heure, et la briser ensuite.599  

 

 

 

12.5.3. Sprachmasken  

 

Schließlich heucheln beide Libertins, was bereits einhundert Jahre zuvor in der Regierungszeit des 

ancien régime mit Louis XIV an seiner Spitze durch Tartuffe600 veranschaulicht wurde und offenkundig 

noch gelebt und praktiziert wird. Charles Baudelaire nennt deshalb die Marquise in einer 

Charakterbeschreibung auch „La Merteuil: Tartuffe femelle, tartuffe de mœurs, tartuffe du VIIIe 

 
597 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 247. 
598 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen, Zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, S. 
57. 
599 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 303. 
600 Molières Komödie Tartuffe wurde nach ersten Verboten durch Louis XIV, 1664 und 1667, 1669 im Palais Royal 
uraufgeführt. 



120 
 

siècle. […] Une Ève satanique.“601 Charles Baudelaire attestiert der Marquise nicht nur eine 

Gleichstellung mit dem Vicomte de Valmont, als auch bestätigt er ihre Qualität 

Täuschungsmanöver zu inszenieren, die vergleichbar sind mit denen der genannten Figur Tartuffe. 

Die Marquise kann sich durchaus mit Tartuffe messen lassen, aber auch Valmont, dem in Brief 9 

ein schlechtes Image von Mme de Volanges, Céciles Mutter, bescheinigt wird: 

 

Vous ne connaissez pas cet homme; où auriez-vous pris l’idée de l’âme d’un libertin ? Vous me 

parlez de sa rare candeur : oh ! oui ; la candeur de Valmont doit être en effet très rare. Encore plus 

faux et dangereux qu’il n’est aimable et séduisant, jamais, depuis sa plus grande jeunesse, il n’a fait 

un pas ou dit une parole sans avoir un projet, et jamais il n’eut un projet qui ne fût malhonnête 

ou criminel.602 

 

Auffällig ist – und darauf wird später noch eingegangen-, dass Mme de Tourvel bei der Ankunft 

von Valmont im Château -auf dem Land- seine armes meurtrières603 abgelegt hat „Je compte rester à 

la campagne tout le temps de l’absence de M. de Tourvel. […] Ici, où le tourbillon du monde ne le 

gâte pas, il parle raison avec une facilité étonnante, et il s’accuse de ses torts avec une candeur 

rare.“604 Mme de Tourvel schildert ihren Eindruck ausführlich und dieser steht dann auch diametral 

dem der Mme de Volanges gegenüber, sodass die Warnungen ihr Ziel verfehlen, Brief 11:  

 

Ce redoutable M. de Valmont, qui doit être la terreur de toutes les femmes, paraît avoir déposé 

ses armes meurtrières, avant d’entrer dans ce Château […]. Et la qualité d’homme aimable que ses 

ennemis mêmes lui accordent, disparaît presque ici, pour ne lui laisser que celle de bon enfant. 

C’est apparemment l’air de la campagne qui a produit ce miracle. […] Il sait ne point abuser de la 

gaieté qu’il inspire. […] Lui-même convient d’avoir eu beaucoup de torts, et on lui en aura bien 

aussi prêté quelques-uns.605 

 

Ein Äquivalent findet sich in Molières (1622-1673) Tartuffe, worin dem Hausherrn Orgon die 

Anschuldigungen durch seinen Sohn Damis zunächst der Ehefrau Elmire zugetragen wurden: 

 

Non, Madame, non; ceci doit se répandre. J’étais en cet endroit, d’où j’ai pu tout entendre; et la 

bonté du ciel m’y semble avoir conduit pour confondre l’orgueil d’un traître qui me nuit, pour 

 
601 Baudelaire, Charles: „Notes sur les liaisons dangereuses“, In:. Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: De l’éducation 
des femmes, Paris: Librairie Léon Vanier, 1903, S. 102. 
602 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 48. 
603 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 55. 
604 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 47. 
605 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 55. 



121 
 

m’ouvrir une voie à prendre la vengeance De son hypocrisie et de son insolence, à détromper 

mon père, et lui mettre en plein jour L’âme d’un scélérat qui vous parle d’amour.606 

 

Alsdann bezieht Tartuffe zu den Anschuldigungen Stellung und gibt sich kleinlaut im 3.Akt, Vers 

1074: „Oui, mon frère, je suis un méchant, un coupable, Un malheureux pécheur, tout plein 

d'iniquité, Le plus grand scélérat qui jamais ait été.“607 Weder ihm noch Mme de Volanges wird 

Glauben geschenkt. Es wird deutlich, dass die Masken den Schein sichern. „Die Maske täuscht den 

Schein des Guten vor, hinter dem sich ein böser Plan verbirgt […].“608 Das Kleinlaute ist auch in 

Brief 52 zu finden, worin Valmont sich bescheiden und als Objekt der Umstände gibt:  

 

Qu’ai-je fait, après tout, que ne pas résister au tourbillon dans lequel j’avais été jeté ? Entré dans 

le monde, jeune et sans expérience; passé, pour ainsi dire, de mains en mains, par une foule de 

femmes, qui toutes se hâtent de prévenir par leur facilité une réflexion qu’elles sentent devoir leur 

être défavorable ; était-ce donc à moi de donner l’exemple d’une résistance qu’on ne m’opposait 

point? ou devais-je me punir d’un moment d’erreur, et que souvent on avait provoqué par une 

constance à coup sûr inutile, et dans laquelle on n’aurait vu qu’un ridicule?609 

 

Den Devoten, den bereits Tartuffe auszeichnete, zeigt er ohne Skrupel auch Pater Anselme 

gegenüber, den er wegen eines Treffens mit der Présidente um Vermittlung bittet (Brief 120): „[…] 

j’oserai déposer à vos pieds l’humiliant aveu de mes longs égarements; et implorer votre médiation 

pour une réconciliation bien plus importante encore […].“610 Nun ist Mme de Tourvel sicher, dass 

Valmont ein ‘verlorener Sohn’ ist, der von ihr bekehrt werden will. „L’enfant prodigue, à son 

retour,“611 teilt sie in Brief 124 Mme de Rosemonde mit. Die Übermittlung des Briefes durch einen 

Priester verstärkt bei Mme de Tourvel den Eindruck von der Aufrichtigkeit Valmonts ihr 

gegenüber. Nun hat sie keinen Zweifel mehr an seinen guten Absichten und willigt in eine Treffen 

mit Valmont ein, was zu ihrem Fall führen wird, denn es ist „Sous le couvert et avec la bénédiction 

de la religion.“612Nicolas Brucker honoriert den sprachlichen Stil Valmonts mit „un chef-d’œuvre 

de la rhétorique dévote.“613 Und René Pomeau bescheinigt ihm „le jargon d’un libertin 

converti.“614Valmont steht Tartuffe nichts nach, denn seine Sprachmaske schützt ihn. Sabine Schu 

 
606 Molière: Le Tartuffe ou l’imposteur, hrsg, Hartmut Köhler, S. 120. 
607 Molière: Le Tartuffe ou l’imposteur, hrsg, Hartmut Köhler, S. 124. 
608 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen, Zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, S. 
54. 
609 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 144. 
610 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 341. 
611 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 349. 
612 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard ,S. 235. 
613 Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, S. 235. 
614 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 182. 



122 
 

erklärt die Bedeutung der Sprachmaske: „Die Sprachmaske dient zur Maskierung, und bezeichnet 

eine bewusst eingesetzte und den Zwecken dienliche Sprache, die nicht Ausdruck der individuellen 

Persönlichkeit des Sprechers, sondern nur mehr seiner Ziele ist.“615 Dabei „müssen die Worte 

[müssen] je nach Redesituatuion und Ansprechpartner gut ‚verpackt‘ sein und ein gewisses Maß an 

Undeutlichkeit erhalten.“616 Von der Aussicht auf einen Sieg beseelt, setzt Valmont seine Strategie 

der Vernichtung fort. 

 

 

 

12.6. Raumstruktur 

 

Die Gesellschaft in den Liaisons dangereuses teilt sich in noblesse d’épée und. noblesse de robe auf. Beide 

zusammen gehören der bonne compagnie an. Zur noblesse noblesse d’épée, dem Schwertadel, zählen die 

Marquise de Merteuil sowie der Vicomte de Valmont, die Tante von Valmont, Mme Rosemonde, 

Mme de Volanges und deren Tochter Cécile sowie der Chevalier Danceny. Die Präsidentin, Mme 

de Tourvel, gehört der noblesse de robe an, denn ihr Ehemann „le Président est en Bourgogne, à la 

suite d’un grand procès“617 leitet als Gerichtpräsident einen Prozess. Es ist eine hierarchisch 

geordnete Ständegesellschaft, wobei hohe Gerichts-und Verwaltungsbeamte, zur noblesse de robe 

gehören.618 Die letztere Gruppierung definiert sich somit über ihren Beruf, den sie ausüben. Diese 

Gruppe ist gewerbstätig und verdient ihren Lebensunterhalt. 

Nicht nur dort wird eine Zweiteilung sichtbar, sondern auch durch die Ortsangaben der 

Briefeschreibenden, die sie unterhalb ihrer Briefe setzen. Zum Einen ist es ein Chateau in Paris zum 

Anderen ein Chateau auf dem Land. Die Präsidentin berichtet als erste von den Veränderungen, die 

sie an Valmont durch das Landleben619 wahrnimmt in Brief 8 und fügt hinzu, dass sie selbst sich 

gerade erst aufs Land begeben hat: 

 

Je compte rester à la campagne tout le temps de l’absence de M. de Tourvel. J’ai pris ce temps 

pour jouir et profiter de la société de la respectable Madame de Rosemonde. […] Notre retraite 

est égayée par son neveu le Vicomte de Valmont, qui a bien voulu nous sacrifier quelques jours. 

Je ne le connaissais que de réputation, et elle me faisait peu désirer de le connaître davantage: mais 

 
615 Schu, Sabine: Deformierte Weiblichkeit bei Friedrich Dürrenmatt: eine Untersuchung des dramatischen Werkes, St. Ingbert: 
Röhrig Universitätsverlag GmbH, 2007, S. 209. 
616 Bernsen, Michael: Die indirekte Kommunikation in Frankreich: Reflexionen über die Kunst des Impliziten in der französischen 
Literatur, S. 122. 
617 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 38. 
618 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 95. 
619 Mit dem Landleben wird die Bukolik evoziert und die dortige Idylle tritt in den Vordergrund. 



123 
 

il me semble qu’il vaut mieux qu’elle. Ici, où le tourbillon du monde ne le gâte pas, il parle raison 

avec une facilité étonnante, et il s’accuse de ses torts avec une candeur rare.620  

 

Wie bereits erwähnt, hat Valmont „ses armes meurtrières“621 abgelegt und zeigt sich verändert. Das 

Landleben hat Einfluss auf das Gebaren des Einzelnen. Es ist der Einfluss auf die Seele, die 

Rousseau hervorhebt: 

 

La nature commande à tout animal et la bête obéit. L'homme éprouve la même impression, mais 

il se reconnaît libre d'acquiescer, ou de résister ; et c'est surtout dans la conscience de cette liberté 

que se montre la spiritualité de son âme: car la physique explique en quelque manière le mécanisme 

des sens et la formation des idées; mais dans la puissance de vouloir ou plutôt de choisir, et dans 

le sentiment de cette puissance on ne trouve que des actes purement spirituels, dont on n'explique 

rien par les lois de la mécanique.622 

 

Das Landleben steht somit im Gegensatz zum Leben in der Stadt Paris und den damit verbundenen 

kommerziellen Auswirkungen und luxoriösen Zerstreuungsmöglichkeiten, wie beispielsweise 

Opernbesuche, die von der Aristokratie wahrgenommen werden. Cécile (Brief 14) „Je devais aller 

à l’Opéra avec Madame de Merteuil,“623 von Valmont (Brief 47): „L’Opéra fini, j’ai été revoir mes 

amies du foyer.“624 und von der Marquise (Brief 74): „Il était à deux pas de moi, à la sortie de 

l’Opéra“625. Es ist eine „société et du luxe“626 wie sie Jean-Jacques Rousseau nannte. Eines 

luxusorientiertes Leben erinnert sich auch die Marquise und erkennt einen Überfluss, der über das 

Notwendige hinaus geht in (Brief 104): „Le luxe absorbe tout: on le blâme, mais il faut l’imiter, et 

le superflu finit par priver du nécessaire.“627 Die Marquise stellt damit, ob unbewusst oder bewusst, 

ein Problembewusstsein heraus, denn der Luxus geht zu Lasten der Armen. 

Hervorzuheben ist ein weiterer Raum, ein Parallel-Raum, der sich in einem chateau in Paris befindet, 

wo die Verabredung zur Intrige zwischen der Marquise de Merteuil und Valmont stattfindet. Nur 

in der Abgeschlossenheit628 dieses Bereichs ist die Verabredung zu bösen Machenschaften möglich, 

fernab des Pariser Gesellschaftslebens. Die beiden Libertinen haben „einen Staat im Staate“629inne, 

dem sie vorstehen und autark herrschen. Mit der Isolation des Selbst in Verbindung mit der 

 
620 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 47. 
621 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S.55. 
622 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 218. 
623 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 59.  
624 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 132. 
625 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 188.  
626 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971, S. 253. 
627 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 294. 
628 Auf Heiner Müllers Quartett und Huis clos von Sartre wurde bereits verwiesen, siehe S.116.  
629 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 114. 



124 
 

Abgeschiedenheit des Schlosses potenziert sich das Negative, das sie ‚böse‘ werden lässt. In 

Anlehnung an Rousseau sind sie Beispiel für eine depravierte Gesellschaft, die das Menschsein 

aufgegeben hat und zum Tier wird.  

Valmont reflektiert erst spät, dass er nicht nur Täter, sondern auch Opfer seiner selbst ist. Er sieht 

seine gesellschaftliche Reputation als Libertin gefährdet. Philippe Laroch sieht darin Valmonts 

sozialen Tod: „La déchéance ou le triomphe de sa maîtresse devient pour Valmont un de question 

de vie ou de mort sociale.“630 Den Ausweg eröffnet ihm das Duell mit Danceny, wodurch er wieder 

Subjekt und somit auch Mensch wird, denn Valmont hat erkannt hat, dass er „in jedem Moment 

sich in Freiheit zum Guten verhalten“631 kann. Es ist seine innere Freiheit, die er dadurch gewinnt 

und die in von der Abhängigkeit des gesellschaftlichen Konsenses befreit. Er ist nicht mehr Objekt, 

sondern Subjekt. Der Tod im Duell stellt nicht den Verlust des Lebens dar, sondern den Gewinn 

der Freiheit des Selbst. Stefan Zweig bestätigt die Freiheit des „innersten Ichs“: „Das Einzige und 

Unverlierbare, das wir besitzen, unser innerstes Ich, nicht preiszugeben an all die äußeren 

zeitlichen, staatlichen politischen Zwänge und Pflichten. Denn nur jener, der selbst frei bleibt gegen 

alles und alle, mehrt und erhält die Freiheit auf Erden.“632 Valmonts Haltung zeigt die Schwäche 

des Menschseins als auch die Stärke auf, indem er sich seiner inneren Freiheit erinnert und in 

Handlung umsetzt. 633 

Die Aufteilung zwischen Stadt-und Landleben legt die Vermutung nahe, dass das Landleben die 

Menschen positiv beeinflusst. Das Landleben kann als mise en abyme gewertet werden und steht im 

Gegensatz zum luxusorientierten Leben der Stadt. Hier wir Rousseaus Ideal deutlich, das er in Julie 

ou la Nouvelle Héloïse mit dem Landgut Clarens beschrieben hat: „Clarens ist gekennzeichnet durch 

 
630 Laroch, Philippe: Petits maîtres et roues évolution de la notion de libertinage dans le roman français du 18e siecle, S. 266. 
631 Dieckow, Katrin: Gespräche zwischen Gott und Mensch, Studien zur Sprache bei Kierkegaard, Göttingen: Vandenhoek und 
Ruprecht, 2009, S. 55 und 56. 
632 Zweig, Stefan: Montaigne, Hrsg Knut Beck, Frankfurt/Main: 2011, S. 18. 
633 Susanne Hartwig in Einführung in die französische Literatur-und Kulturwissenschaft, S. 216: Eine Selbstverantworung zwingt 
den Menschen zu Entscheidungen. Jean-Paul Sartre ist der Hauptvertreter dieser Philosophie. Er verbindet eine freie 
Wahl des Individuums mit der Verantwortung. In seinen literarischen Werken illustriert Sartre diese Position anhand 
von Figuren in einer konkreten Situation existentieller Orientierungslosigkeit und Angst. Die Theorie des être-pour 
autrui, nach der nur der Blick des Anderen das Ich als Individuum konstituiert, zugleich aber auch zu unterwerfen und 
zu verdinglichen droht.  
Siehe auch Margarete Zimmerman in Französische Literaturgeschichte, S. 347: Nach Sartre ist der Mensch seiner Freiheit 
ausgeliefert, weil es weder Gott noch verbindliche Werte gibt. Wer keine eigene Haltung wählt, lebt unauthentisch. 
Jede Selbstwahl definiert auch den allgemeinen Sinn des Lebens. 
Jean-Paul Sartre erklärt in L'Être et le Néant, Paris: Gallimard, 1948, S. 454: „Seul un roué se représente son désir, le 
traite en objet, l'excite, le met en veilleuse, en diffère l'assouvissement, etc. Mais alors, il faut le remarquer, c'est le désir 
qui devient le désirable.“ Der roué Valmont ist sich seines Begehrens bewusst, was er jedoch unterdrückt. Er ist unfrei. 
Er unterwirft sich den gesellschaftlichen Erwartungen. Laclos zeigt mit Les liaisons dangereuses Anzeichen der im 20. 
Jahrhundert aufkommenden Existenzphilosophie auf, die durchaus mit avant la lettre bezeichnet werden können, was 
aber nicht Gegenstand dieser Arbeit ist. 



125 
 

Naturverbundenheit und eine Abgeschlossenheit, die die Mitglieder eint und sie zugleich vor 

schädlichen Einflüssen der außerhalb liegender Umwelt schützt.“634 Es wird eine Grenze markiert. 

 

 

 

12.6.1. Libertinage als Konstrukt 

 

Es ist ein Konstrukt, das beide zusammen entwerfen. James Frederick Mason und Hélène Harvitt 

betonen es in Racine et Les Liaisons dangereuses:  

 

Ils n’envisagent leurs corps- le leur et celui de leur complice-, que comme des instruments 

commodes pour infliger la honte ou le mal, mais non pas le plaisir. S’ils jouissent, ce n’est pas dans 

leurs nerfs, mais dans leurs cerveaux: car faire le mal, c’est s’imposer au monde et se couvrir de 

gloire […].635 

 

Er ist ein Libertin und weiß um seine machtvolle Stellung. Er sieht in der Verführung der Cécile 

ein leichtes Spiel. Dieter Wellershoff beschreibt Valmont: „Valmont, der ein berüchtigter 

Frauenverführer und ein Narziss ist, übernimmt diese Aufgabe, obwohl er sie trivial findet, seiner 

ausgefeilten erotischen Meisterschaft nicht angemessen [ist].“ 636 Dennoch willigt der Vicomte de 

Valmont ein, obwohl die zusätzliche Verführung der Présidente eine Herausforderung für ihn 

darstellt, aber gerade deshalb auch reizvoll für ihn ist. Er ist als Libertin einer mit Macht 

ausgestatteter Verführer. Er kontrolliert sich und gefällt sich in seiner Rolle „Je me plais au moins 

dans cette idée, et je voudrais qu’elle fût vraie.“637 Es ist der Selbstzwang der höfischen Gesellschaft. 

Beide Libertins bringen die besten Voraussetzungen für ihr Vorhaben mit, denn „Amoralität und 

Hassliebe dienen als erotische Stimulantien und Katalysatoren der Verwicklungen.“638 Der Libertin 

nutzt seine gesellschaftliche Stellung, seine Macht aus, um seine Opfer vorzuführen und zu 

demütigen, während er selbst sich mit Ruhm schmücken kann. Es wird vom Libertin erwartet, dass 

er sich exponiert, was einer Darstellung seiner selbst gleichkommt. Es entwickelt sich eine 

Selbstbezogenheit, ein Egoismus gepaart mit Eigenliebe. Norbert Elias führt aus: „Die 

 
634 Pabst, Esther Suzanne: „Interpretationsbeispiel: Der Entwurf einer idealen Gesellschaft in Rousseaus Julie ou la 
nouvelle Héloïse (1761)“, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und 
Kulturwissenschaft, S. 178. 
635 Mason, James Frederick, Harvitt, Hélène: „Racine et les Liaisons dangereuses”, In: The French Review, Band 23, USA: 
American Association of Teachers of French, 1949, S. 455. 
636 Wellershoff, Dieter: Der verstörte Eros: Zur Literatur des Begehrens, S. 23. 
637 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 354. 
638 Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: 
Französische Literaturgeschichte, S. 218. 

https://books.google.de/books?id=vKY4AAAAIAAJ&q=Ni+Valmont+ni+la+Merteuil+n%E2%80%99ont+de+sens.+Ils+n%E2%80%99envisagent+leurs+corps-+le+leur+et+celui+de+leur+complice-+,+que+comme+des+instruments+commodes+pour+infliger+la+honte+ou+le+mal,+mais+non+pas+le+plaisir.+S%E2%80%99ils+jouissent,+ce+n%E2%80%99est+pas+dans+leurs+nerfs,+mais+dans+leurs+cerveaux:+car+faire+le+mal,+c%E2%80%99est+s%E2%80%99imposer+au+monde+et+se+couvrir+de+gloire&dq=Ni+Valmont+ni+la+Merteuil+n%E2%80%99ont+de+sens.+Ils+n%E2%80%99envisagent+leurs+corps-+le+leur+et+celui+de+leur+complice-+,+que+comme+des+instruments+commodes+pour+infliger+la+honte+ou+le+mal,+mais+non+pas+le+plaisir.+S%E2%80%99ils+jouissent,+ce+n%E2%80%99est+pas+dans+leurs+nerfs,+mais+dans+leurs+cerveaux:+car+faire+le+mal,+c%E2%80%99est+s%E2%80%99imposer+au+monde+et+se+couvrir+de+gloire&hl=de&newbks=1&newbks_redir=0&sa=X&ved=2ahUKEwjD2um5y9yCAxWvSPEDHRdmBGEQ6AF6BAgJEAI
https://books.google.de/books?id=vKY4AAAAIAAJ&q=Ni+Valmont+ni+la+Merteuil+n%E2%80%99ont+de+sens.+Ils+n%E2%80%99envisagent+leurs+corps-+le+leur+et+celui+de+leur+complice-+,+que+comme+des+instruments+commodes+pour+infliger+la+honte+ou+le+mal,+mais+non+pas+le+plaisir.+S%E2%80%99ils+jouissent,+ce+n%E2%80%99est+pas+dans+leurs+nerfs,+mais+dans+leurs+cerveaux:+car+faire+le+mal,+c%E2%80%99est+s%E2%80%99imposer+au+monde+et+se+couvrir+de+gloire&dq=Ni+Valmont+ni+la+Merteuil+n%E2%80%99ont+de+sens.+Ils+n%E2%80%99envisagent+leurs+corps-+le+leur+et+celui+de+leur+complice-+,+que+comme+des+instruments+commodes+pour+infliger+la+honte+ou+le+mal,+mais+non+pas+le+plaisir.+S%E2%80%99ils+jouissent,+ce+n%E2%80%99est+pas+dans+leurs+nerfs,+mais+dans+leurs+cerveaux:+car+faire+le+mal,+c%E2%80%99est+s%E2%80%99imposer+au+monde+et+se+couvrir+de+gloire&hl=de&newbks=1&newbks_redir=0&sa=X&ved=2ahUKEwjD2um5y9yCAxWvSPEDHRdmBGEQ6AF6BAgJEAI


126 
 

gesellschaftliche Meinung, welche das Prestige des einzelnen konstituiert, wird innerhalb einer 

gemeinsamen Aktion nach bestimmten Regeln durch das Verhalten der einzelnen zueinander zum 

Ausdruck gebracht.“639 Durch die Vorgaben des gesellschaftlichen Konsenses, ihre Bedürfnisse 

verstecken zu müssen, verspüren sie eine Leere, die gefüllt wird mit Intrigen und die sie in der 

Folge zu bösen Machenschaften verleiten. Heinrich Mann erklärt es mit dem „Geist des 

Jahrhunderts der Vernunft, analytisch und gefühlsfeindlich.“640 Es fehlt, sich freiheitlich entfalten 

und Handeln zu können. Der Philosoph Harry Gordon Frankfurt, definiert eine freie Handlung in 

seinem Werk Sich selbst ernst nehmen:  

 

Wenn wir genau das tun, was wir tun wollen, handeln wir frei. Eine freie Handlung ist eine 

Handlung, die eine Person ausführt, weil sie sie ausführen will. Frei zu handeln heißt, die 

harmonische Übereinstimmung zwischen dem, was man tut und dem, was man will, 

aufrechtzuerhalten.641  

 

Er bescheinigt, dass zunächst ein Wille für die Handlung vorliegen muss, um dann die Handlung 

folgen lassen zu können, worin auch die Verantwortung liegt.  

Der Schein der Maske garantiert das Erreichen der Ziele. Jean de la Bruyère (1645-1696) erklärt in 

seinem Werk Les Caractères de Théophraste, traduits du grec, avec les caractères ou les mœurs de ce siècle (1688) 

das angemessene Verhalten eines Höflings:  

 

Un homme qui fait la Cour est maître de son geste de ses yeux et de son visage il est profond 

impenetrable il dissimule les mauvais offices soûrit à ses ennemis contraint son humeur déguise 

ses passions dément son cœur parle agit contre ses sentimens. Tout ce grand raffinement n'est qu' 

un vice que l' on appelle fausseté quelquefois aussi inutile au Courtisan pour sa fortune que la 

franchise la sincerité et la vertu.642  

 

Diesen Verhaltenskodex haben die beiden Libertinen Valmont und Merteuil sich zu Eigen 

gemacht, um Macht über andere zu haben. Verbunden damit ist auch, Macht und Kontrolle über 

sich selbst zu bewahren, was zwar ihrer Autonomie schadet, ihnen aber das gesellschaftliche 

Überleben sichert. Sie betrachten ihren Verstand als autonomes Werkzeug, das sie kontrollieren 

wollen, oder als „Organ menschlicher Vernunft“ 643, das sie zu einer rein rationalen Lust 

 
639 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 154. 
640 Mann, Heinrich: Geist und Tat, Franzosen von 1780 bis 1930, Essays, S. 10. 
641 Frankfurter, Harry Gordon: Sich selbst ernst nehmen, Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 2016, S. 29. 
642 Bruyère, Jean de la: Les Caractères de Théophraste, traduits du grec, avec les caractères ou les mœurs de ce siècle, Paris: 
Flammarion,1880, S. 164-186. 
643 Knufmann, Helmut: Das Böse in den Liaisons Dangereuses des Choderlos de Laclos, S. 199. 



127 
 

perfektionieren wollen. In Brief 151 bestätigt Valmont der Marquise die Perfektion ihrer Maske: 

„Ce n’est pas que votre physionomie exercée n’ait su prendre à merveille l’expression du calme et 

de la sérénité, ni que vous vous soyez trahie par aucune de ces phrases qui quelquefois échappent 

au trouble ou au repentir.“644 Beider Verhalten ist mit einer Wahl für das Böse verbunden. Mittels 

Briefe veranlassen sie die Adressaten zu Handlungen, die anstelle des gesprochenen Wortes treten. 

Es sind die „Sprachmasken“ die sie zum Erfolg führen und sie haben sogar Freude an ihren 

Machenschaften, denn sie manipulieren mittels der Briefe, deren Worte als Waffen dienen, die 

Adressaten. So äußert sich die Marquise belustigend über Gercourt, an dem sie sich rächen will: 

„Comme nous nous amuserions le lendemain en l’entendant se vanter !“645 oder mit „Quel plaisir 

j’aurai à me venger!“646 Auch steigert die Freude am Bösen ihren Lustgewinn, der sich in 

wechselnden sexuellen Abenteuern ergießt. Die Marquise bestätigt in Brief 2: „Comme nous nous 

amuserions le lendemain en l’entendant se vanter !“647 Es ist die Lust an weiteren Lustgewinnen, 

die sie antreibt. Damit verbunden ist eine theoretische, mentale, künstliche Anstrengung, die der 

natürlichen geopfert wird, da ihr Fühlen ein anderes ist und sich dadurch abspaltet. „Das 

analytische Denken reißt den seelischen Inhalten diese Maske ab.“648 Die beiden Libertins leben 

ein Leben, das nicht das Ihrige ist, denn sie müssen jegliches Gefühl, was auch die Liebe inkludiert, 

bzw. Mitgefühl vermeiden. Réne Pomeau erklärt diesen Umstand:  

 
[…] parce que leurs principes libertins condamnent l’amour. […] Les libertins avaient fait le pari 

d'une vie entièrement intellectualisée, étouffant, expulsant tout le ,sentimentaire‘. Mais le roman 

décrit l'irrésistible invasion, en Valmont, de son amour pour Mme de Tourvel, en Mme de 

Merteuil, des forces passionnelles de la haine. Le devoir, les calculs, vaincus par le sentiment; 

l'érotisme inférieur à l'amour.649 [Hervorhebung im Original] 

 

Auffällig ist, dass René Pomeau auf die Macht der Liebe verweist, indem er sie mit einer 

Kriegsmetaphorik belegt -irrésistible invasion- und als Überraschungseffekt, d.h. nicht kalkulierbar 

auftritt. Hingegen zeigt sich die Marquise nicht überrascht, denn sie weiß um die Notwendigkeit 

der Liebe- Il en faut pourtant toujours- die sie jedoch in Brief 131 relativiert: 

 

N’avez-vous pas encore remarqué que le plaisir, qui est bien en effet l’unique mobile de la réunion 

des deux sexes, ne suffit pourtant pas pour former une liaison entre eux ? et que, s’il est précédé 

du désir qui rapproche, il n’est pas moins suivi du dégoût qui repousse ? C’est une loi de la nature 

 
644 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 420. 
645 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 35. 
646 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 282. 
647 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 35. 
648 Knufmann, Helmut: Das Böse in den »Liaisons dangereuses« des Choderlos de Laclos, S. 195. 
649 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 246. 



128 
 

que l’amour seul peut changer ; et de l’amour, en a-t-on quand on veut ? Il en faut pourtant 

toujours: et cela serait vraiment fort embarrassant, si on ne s’était pas aperçu qu’heureusement il 

suffisait qu’il en existât d’un côté. La difficulté est devenue par là de moitié moindre, et même 

sans qu’il y ait eu beaucoup à perdre ; en effet, l’un jouit du bonheur d’aimer, l’autre de celui de 

plaire, un peu moins vif à la vérité, mais auquel se joint le plaisir de tromper, ce qui fait équilibre; 

et tout s’arrange.650 

 

 

 

12.6.2. Kommunikation auf Metaebene 

 

Offenbar hat der äußere Schein eines Menschen stärkeren Einfluss auf die Wahrnehmung als das 

gesprochene Wort. Der Kommunikationswissenschaftler Paul Watzlawick (1921-2007) erkennt in 

diesem Umstand ein „metakommunikatives Axiom“651. Er geht davon aus, dass  

 

‚Material‘ jeglicher Kommunikation keineswegs nur Worte sind, sondern auch alle 

paralinguistischen Phänomene […] Körperhaltung Ausdrucksbewegungen (Körpersprache) usw. 

innerhalb eines bestimmten Kontextes umfasst-kurz, Verhalten jeder Art. […] Man kann sich 

nicht nicht verhalten […] [Daraus] folgt, dass man, wie immer man es auch versuchen mag, […] 

man kann nicht nicht kommunizieren. [Hervorhebungen im Original]652 

 

Paul Watzlawick fasst sie unter „nichtverbale Begleiterscheinungen“653 zusammen. Ergänzt wird 

die Kommunikationsmöglichkeit u.a. durch die Kleidung:  

 

Der Körper wird […] als Subjekt, Agens und Produzent des Sozialen betrachtet. Die Dimension 

des Wissens am Körper wiederum adressiert den Körper als interaktiv wirksamen Wissensträger, 

der in der direkten Interaktion über sinn(en)hafte Zeichen Wissen vermittelt. Der Körper ist hier 

ein mittels Haltung, Gestik, Mimik, Kleidung, Schmuck etc asoziale Zugehörigkeiten, Identität 

und Kompetenzen kommunizierendes Wissensmedium. 654 [Hervorhebung im Original] 

 

Das weiß auch die Marquise, denn sie sucht ihrerseits die Kleidung aus, von der sie annimmt, dass, 

sie verführerisch ist, (Brief 10): „Arrivée dans ce temple de l’amour, je choisis le déshabillé le plus 

 
650 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 374. 
651 Watzlawick, Paul u. a.: Menschliche Kommunikation Formen, Störungen, Paradoxien, S. 53. 
652 Watzlawick, Paul u. a.: Menschliche Kommunikation Formen, Störungen, Paradoxien, S. 51 u. 53. 
653 Watzlawick, Paul u. a.: Menschliche Kommunikation Formen, Störungen, Paradoxien, S. 23. 
654 Stadelbacher, Stephanie: Die körperliche Konstruktion des Sozialen: Zum Verhältnis von Körper, Wissen und Interaktion 
Bielefeld: transcript Verlag, 2016, S. 12 u. 13. 

https://de.wikipedia.org/wiki/1921
https://de.wikipedia.org/wiki/2007


129 
 

galant. Celui-ci est délicieux ; il est de mon invention : il ne laisse rien voir, et pourtant fait tout 

deviner.“655 „Nicht der nackte Körper der Frau weckt das Begehren des Mannes, sondern die 

Verhüllung, die sein Vorhandensein aber erahnen lässt.“656. Die Kleidung wird somit zum 

„erotischen Stimulans“657. Die Marquise ergänzt: „Je vous en promets un modèle pour votre 

Présidente, quand vous l’aurez rendue digne de le porter.“658 Die Marquise zeigt jetzt ihre 

Eifersucht auf die Präsidentin, denn diese wird ähnlich zuvor von Valmont beschrieben als er von 

ihrer Kleidung gegenüber der Marquise schwärmt (Brief 6):  

 

Non; pour être adorable il lui suffit d’être elle-même. vous lui reprochez de se mettre mal; je le 

crois bien: toute parure lui nuit; tout ce qui la cache la dépare: c’est dans l’abandon du négligé 

qu’elle est vraiment ravissante. Grâce aux chaleurs accablantes que nous éprouvons, un déshabillé 

de simple toile me laisse voir sa taille ronde et souple. Une seule mousseline couvre sa gorge, et 

mes regards furtifs, mais pénétrants, en ont déjà saisi les formes enchanteresses.659 

 

Valmont dürfte es als Einladung zum Verführen aufgefasst haben, denn die Kleidung lässt für ihn 

ne laisse rien voir, et pourtant fait tout deviner. Auch berichtet er in Brief 76 von der Faszination, die von 

der Präsidentin ausgeht und die durch ihre Kleidung unterstützt wird. „Je considérai quelque temps 

cette figure angélique; puis, parcourant toute sa personne je m’amusais à deviner les contours et les 

formes à travers un vêtement léger, mais toujours importun.“660 Beaudelaire komprimiert die 

Beschreibung mit: „La Présidente. […] Type simple, grandiose, attendrissant. Admirable 

création.Une femme naturelle. Une Ève touchante.“661  

Die ausgesuchte transparente Kleidung wirft die Frage auf, ob die scheinbar tugendhafte 

Präsidentin verführt werden wollte, denn dann wäre sie nicht nur Opfer, oder, ob allein Valmonts 

Bekundungen ausschlaggebend waren. Er selbst weist der Präsidentin einen Anteil an diesem 

Engagement zu (Brief 125): „Dans la foule des femmes auprès desquelles j’ai rempli jusqu’à ce jour 

le rôle et les fonctions d’Amant, je n’en avais encore rencontré aucune qui, n’eût, au moins, autant 

d’envie de se rendre que j’avais de l’y déterminer.“662 Dieter Wellershoff sieht darin den „Kern der 

Verführungskunst. Niemand kann verführt werden, der nicht insgeheim oder unbewusst darauf 

 
655 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 52. 
656 Pabst, Esther Suzanne: Die Erfindung der weiblichen Tugend. Kulturelle Sinngebung und Selbstreflexion im französischen 
Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 271. 
657 Pabst, Esther Suzanne: Die Erfindung der weiblichen Tugend. Kulturelle Sinngebung und Selbstreflexion im französischen 
Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 271. 
658 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 52. 
659 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 42. 
660 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 196 und 197. 
661 Baudelaire, Charles: „Notes sur les liaisons dangereuses“, In:. Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: De l’éducation 
des femmes, Paris: Librairie Léon Vanier, 1903, S. 130. 
662 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 354. 



130 
 

wartet. Der Verführer weiß das, setzt es unbeirrt voraus.“663 Dabei geht Dieter Wellershoff von 

einer willentlichen Entscheidung für die Liebe aus. 

 

 

 

12.6.3. Spiegelungen  

 

Im Übrigen hält sich Mme de Tourvel an die Carte de tendre der Mlle de Scudéry, die ihrem Werk 

Clélie (1654-1660) eine von François de Chauveau hergestellte Abbildung voranstellte. 

 

Es handelt sich um eine kartographische Zeichnung des Landes der preziösen Liebe. […] Aus 

weiblicher Perspektive wird dem Mann Orientierung versprochen, mit welchen Mitteln und auf 

welchen Wegen das Herz einer Frau zu gewinnen sei, aber auch, wie es verloren werden könne 

oder für immer unerreichbar bleibe. Die Karte zeigt Gelände unterschiedlicher Struktur: Meere, 

Flüsse, Seen, Felsen, Bäume und Ortschaften im Relief. […] Startpunkt ist die Ortschaft ‚nouvelle 

amitié‘. Von dort aus kann man auf unterschiedliche Weise nach ‚Tendre‘ gelangen, wobei die 

Karte nach den jeweils zu erbringenden, fein nuancierten Liebesbeweisen unterscheidet zwischen 

den Orten ‚Tendre sur Estime‘, ‚Tendre sur Reconnaissance‘ und Tendre sur Inclination‘. Abwege 

führen zum ‚Lac d’indifference‘ oder zur ‚Mer d’inimitié‘. Drei Flüsse, an denen die Ortschaft 

‚Tendre‘ gelegen sind, vereinigen sich und münden in ‚La mer Dangereuses‘. Womit kaum anderes 

als die leidenschaftliche Liebe gemeint sein kann.664  

 

Der Soziologe Niklas Luhmann verweist auf den Roman schlechthin: „[…] Seit dem 17. 

Jahrhundert ist [bekannt], dass der Roman selbst zum Lern- und Orientierungsfaktor in 

Liebesangelegenheiten wird […].“665 Dass Mme de Tourvels Haltung davon beeinflusst ist, Brief 

90 „au nom de l’amité tendre“666 wird insbesondere Brief 56 deutlich: 

 

Ce que vous appelez le bonheur n’est qu’un tumulte des sens, un orage des passions dont le 

spectacle est effrayant, même à le regarder du rivage. Eh ! comment affronter ces tempêtes ? 

comment oser s’embarquer sur une mer couverte des débris de mille et mille naufrages ? Et 

avec qui ? Non, Monsieur, je reste à terre; je chéris les liens qui m’y attachent. Je pourrais les 

 
663 Wellershoff, Dieter: Der verstörte Eros: Zur Literatur des Begehrens, S. 27. 
664 Grimm, Jürgen, überarb. von Franziska Sick: „Klassik, Literatur und Kunst im Zeitalter der absoluten Monarchie”, 
In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, S. 154. Vgl. auch: Scudéry, Madeleine: Clélie, Histoire 
romaine, Premier partie, Paris: Louis Billaine, 1666, S. 399 ff. 
665 Luhmann, Niklas: Liebe als Passion Zur Codierung von Intimität, S. 12. 
666 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 252. 



131 
 

rompre, que je ne le voudrais pas; si je ne les avais, je me hâterais de les prendre.667 

[Hervorhebungen durch die Verfasserin] 

 

Auch Valmont weiß um diese auf der carte de tendre gemachten Vorgaben. Er erkennt diesen Stil 

und greift ihn auf in Brief 35 „l’amour le plus tendre“668und Brief 52 „amitié tendre“669 Mit der 

Spiegelung ihrer Worte gibt er der Présidente Sicherheit, verstanden worden zu sein und erweckt 

den Anschein einer symmetrischen Beziehung, was sich jedoch als Maske erweist. Denn sein 

Wissen über die Auslegung der carte de tendre dient dem Umkehrschluss, nämlich der Verführung 

und ist Teil seiner Strategie, die er nach wie vor verfolgt. Sein Ziel ist und bleibt die Verführung 

und nicht die Freundschaft. Ähnlich verhielt sich die Marquise. Auch sie verhielt sich im 

Umkehrschluss entsprechend:  

 

Je les fortifiai par le secours de la lecture: mais ne croyez pas qu’elle fût toute du genre que vous 

la supposez. J’étudiai nos mœurs dans les Romans; nos opinions dans les Philosophes; je cherchai 

même dans les Moralistes les plus sévères ce qu’ils exigeaient de nous, et je m’assurai ainsi de ce 

qu’on pouvait faire, de ce qu’on devait penser et de ce qu’il fallait paraître.670 

 

Ihre Angst vom Weg abzuweichen, vermittelt Mme de Tourvel in Brief 22, worin auch mit danger 

des liaisons der Titel des Buches gespiegelt wird: „M. de Valmont n’est peut-être qu’un exemple de 

plus du danger des liaisons.“671 Sie beruhigt sich selbst damit, denn er hatte zuvor einer 

Bauernfamilie finanzielle Unterstützung zuteilwerden lassen, wovon er sich schämte, zu berichten. 

Mme de Tourvel entdeckt somit in Valmont auch seine guten Seiten, verkennt aber seine 

Absichten, die er zu maskieren weiß, denn in seiner Absicht lag, Mme de Tourvel zu imponieren672. 

Sogar Valmont schien irritiert über sein Handeln, da er schwächelte und er nahm eine unfreiwillige 

Rührung wahr (Brief 21): „[…] dans le même instant, j’ai été entouré de cette famille, prosternée à 

mes genoux. J’avouerai ma faiblesse; mes yeux se sont mouillés de larmes, et j’ai senti en moi un 

mouvement involontaire, mais délicieux.“673 In Brief 32, den die Mutter von Cécile an Mme de 

Tourvel richtet, gibt sich diese lebensklug und bestätigt die Unvollkommenheit des Menschseins:  

 

 
667 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 150. 
668 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 102. 
669 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 143. 
670 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 220. 
671 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 75. 
672 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae, 19,7.: Wer Almosen aus Eitelkeit gibt, handelt schlecht. Das 
Ständebewusstsein und die von Rousseau bezeichnete inégalité parmi les hommes wird deutlich. 
673 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 73. 



132 
 

L’humanité n’est parfaite dans aucun genre, pas plus dans le mal que dans le bien. Le scélérat a 

ses vertus, comme l’honnête homme a ses faiblesses. Cette vérité me paraît d’autant plus 

nécessaire à croire, que c’est d’elle que dérive la nécessité de l’indulgence pour les méchants 

comme pour les bons; et qu’elle préserve ceux-ci de l’orgueil, et sauve les autres du découragement 

[…].674 

 

Mme de Tourvel steht mit ihrer Haltung diametral der Verhaltensweise der Marquise gegenüber, 

denn diese betont ihre Eigenständigkeit und ihren Eigenwert in Brief 81: „Je suis mon ouvrage.“675 

Während Mme de Merteuil ein ‚Wollen‘ nach Veränderung lebt, sich als Subjekt erweist und somit 

aufklärerische Tendenzen zeigt, lebt Mme de Tourvel als Objekt und somit alte Werte. Jedoch 

haben sich beide der Einhaltung einer Kontrolle verpflichtet, um nicht in das „mer dangereuses“, 

der Leidenschaft, zu geraten, was letztendlich Mme de Tourvel verfehlte, trotz Kenntnis ihrer 

Schwäche, was sie Valmont auch mitteilt. 

 

Chérie et estimée d’un mari que j’aime et respecte, mes devoirs et mes plaisirs se rassemblent dans 

le même objet. Je suis heureuse, je dois l’être. S’il existe des plaisirs plus vifs, je ne les désire pas; 

je ne veux point les connaître. En est-il de plus doux que d’être en paix avec soi-même, de n’avoir 

que des jours sereins, de s’endormir sans trouble et de s’éveiller sans remords? Ce que vous 

appelez le bonheur n’est qu’un tumulte des sens, un orage des passions dont le spectacle est 

effrayant, même à le regarder du rivage.676  

 

Dabei tritt hervor, dass sich Mme de Tourvel mit un orage des passions eines sprachlichen Stils aus 

Julie ou la nouvelle Héloïse von Rousseau bedient. Saint-Preux äußert sich im vierten Teil, Brief 10: 

„Que de plaisirs trop tard connus que je goûte depuis trois semaines! La douce chose de couler ses 

jours dans le sein d’une tranquille amitié, à l`abri de l’orage des passions impétueuses!“677 Esther 

Suzanne Pabst weist darauf hin, dass er sich eines Konflikts bewusst wird, denn es gilt eine 

gesellschaftlicher Norm zu erfüllen, die darin besteht l’orage des passions zu kontrollieren, wobei 

„individuelle Bedürfnisse, die auf der Liebesleidenschaft gründen, dem Allgemeinwohl 

unterzuordnen sind, weil sie die von ihm bejahte gesellschaftliche Ordnung gefährden.“678 Mme de 

Tourvel sieht sich analog in diesem Dilemma. 

 
674 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 93 u.94. 
675 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 217. 
676 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S.150. 
677 Rousseau, Jean-Jacques: La nouvelle Héloïse, Paris: Garnier-Flammarion, 1967, S. 329. 
678 Pabst, Esther Suzanne: „Interpretationsbeispiel: Der Entwurf einer idealen Gesellschaft in Rousseaus Julie ou la 
nouvelle Héloïse (1761)“, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und 
Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 178. 



133 
 

Es stellt sich jedoch die Frage, ob sie dazu beigetragen hat, denn ihre Briefwechsel mit Valmont 

hätte sie abbrechen können, was sie entgegen ihrer Ankündigung in Brief 56 „Cette lettre est la 

dernière que vous recevrez de moi.“679 aber nicht tat. Die Aufrechterhaltung der Kommunikation 

fand nicht nur durch Briefe statt, sondern auch durch ihre Kleidung, von der Valmont in Brief 76 

berichtete, denn Kleidung wurde von Paul Watzlawick bereits als „nichtverbale 

Begleiterscheinung“ beschrieben. Nicht zuletzt bestätigt Valmont die leichte und gewollte 

Verführbarkeit mit: „[…] je n’en avais encore rencontré aucune qui, n’eût, au moins, autant d’envie 

de se rendre que j’avais de l’y déterminer.“680 

Bereits in Brief 44 zeigt sich Valmont berührt, als er seinen Brief, der von der Präsidentin 

abgeschrieben wurde, vorfindet und dieser offenkundig von ihren Tränen benetzt worden war: 

 

Jugez de ma joie, en y apercevant les traces bien distinctes des larmes de mon adorable Dévote. 

Je l’avoue, je cédai à un mouvement de jeune homme, et baisai cette lettre avec un transport dont 

je ne me croyais plus susceptible. Je continuai l’heureux examen; je retrouvai toutes mes lettres de 

suite, et par ordre de dates; et ce qui me surprit plus agréablement encore, fut de retrouver la 

première de toutes, celle que je croyais m’avoir été rendue par une ingrate, fidèlement copiée de 

sa main; et d’une écriture altérée et tremblante, qui témoignait assez la douce agitation de son cœur 

pendant cette occupation.681 

 

Valmonts Fantasie lässt die Präsenz der Mme de Tourvel zu und die räumliche Entfernung erweist 

sich als obsolet. Der Brief wird zu einem Fetischobjekt, welches Ersatz für Nähe herstellt. Die 

Literaturwissenschaftlerin I. M. Krüger-Fürhoff erklärt diese Gefühlsregung, in Bezug auf Goethes 

Die Wahlverwandtschaften (1809), Kapitel 13, in dem Éduard den abgeschriebenen Brief von Ottilie 

küsst.682 Sie sieht darin „eine erotische Zuwendung“, die auch zutreffend ist für Valmonts Gebaren. 

Sie ergänzt:  

 

Ein direktes literarisches Vorbild findet sich in Choderlos de Laclos‘ Les Liaisons dangereuses von 

1782. […] Auch die Überzeugung weibliches Abschreiben im Sinne einer Handschrift, die nicht 

mehr an das ursprünglich eigene Schriftbild erinnert, könne als authentische Selbstäußerung 

gelesen werden, entspricht durchaus dem Liebes-und Briefdiskurs des ausgehenden 18. 

Jahrhunderts. […] Nun könnte schon die Tatsache des heimlichen Kopierens als Liebesbeweis 

verstanden werden, doch Valmont stellt zudem fest, dass sein Brief in einer „écriture altérée et 

 
679 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 151. 
680 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 354. 
681 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 126. 
682 Goethe, Johann Wolfgang von: Die Wahlverwandtschaften, Stuttgart: Reclam Universal-Bibliothek Nr. 7835, 2015,  
S. 91. 



134 
 

tremblante“ abgeschrieben wurde und liest dies veränderte zitternde Handschrift als wahrhaftigen 

Ausdruck weiblicher Erregung. 683  

 

Valmont fühlt die Präsenz der Präsidentin trotz räumlicher Entfernung. Er unterdrückt aus Angst 

dieses Gefühl, da er seine gesellschaftliche Reputation nicht verlieren möchte, die seinen 

Niedergang bedeutet hätte. Er fühlt, dass er sie liebt und die Tränen beweisen ihm, dass auch sie 

liebt. Eine freiheitliche Wahl hat Valmont nicht, denn, wie in den Wahlverwandtschaften, diktiert die 

Gesellschaft das Verhalten, wonach eine Verbindung zwischen der Présidente und Valmont 

inakzeptabel ist, wenn „[…] Wesen in Berührung gebracht, ihre bisherige Vereinigung verlassen 

und sich aufs Neue verbinden.“684 Valmont sieht seine gefühlte Liebe gespiegelt durch die Tränen 

der Präsidentin auf dem abgeschriebenen Brief. 

Die Spiegelung der beiden Narzisse Valmont und Merteuil, die einer dem anderen durch die 

Bosheit der Inhalte ihrer Briefe gegenseitig gaben, verblasst nunmehr und zerbricht letztendlich. 

Das Konstrukt befindet sich in der Auflösung und der Krieg wird erklärt. 

 

 

 

12.6.4. Symmetrische und komplementäre Beziehungen der Libertins 

 

Mit der Aufgabenstellung Madame de Tourvel zu verführen, wird seitens der Marquise eine 

Anforderung verknüpft, die einem Junktim gleichkommt und juristische Überlegungen aufweist: 

„Aussitôt que vous aurez eu votre belle Dévote, que vous pourrez m’en fournir une preuve, venez, 

et je suis à vous. Mais vous n’ignorez pas que dans les affaires importantes, on ne reçoit de preuves 

que par écrit.“685 Dies bedeutet, dass bei Nichterfüllung, die Vereinbarung nichtig ist. Hier zeigt 

sich das rationale Denken der Marquise, die mit ihrer bösen Intelligenz brilliert, denn ihre 

Forderung verbindet sie mit einer conditio sine qua non, was Florence Lotterie bestätigt: „[…] mais la 

Marquise de Merteuil exige de Valmont la rupture, conditio sine qua non de la réalisation de leur 

 
683 Krüger-Fürhoff, Irmela Marei: „Ab/Schreiben. Handschrift zwischen Liebesdienst und Dienstbarkeit in Goethes 
Wahlverwandtschaften, Eliots Middlemarch und Kellers Die mißbrauchten Liebesbriefe“, In: Müller-Tamm, Jutta, Schubert, 
Caroline u.a. (Herausgeber): Schreiben als Ereignis: Künste und Kulturen der Schrift, Paderborn: Brill/FinkVerlag, 2018, S. 
226. 
684 Goethe, Johann Wolfgang von: Die Wahlverwandtschaften , S. 37. Der Begriff ,Wahlverwandtschaften’ ist der Chemie 
entlehnt: „Bei ausreichend starker Affinität lösen sich die Bestandteile dieser Verbindungen voneinander, um sich mit 
einem freigewordenen Partner der anderen Verbindung aufs Neue zu vereinigen.“ vgl.: Conrady, Karl Otto: Goethe-
Leben und Werk, zweiter Band, Summe des Lebens, Frankfurt: Fischer Taschenbuch Verlag, 1988, S. 346. Ein Äquivalent 
findet sich in Jean-Jacques Rousseaus Héloïse, worin er Julie zwar nicht von einer Verbindung, aber einer Vereinigung 
der Seelen sprechen lässt: „Nos âmes se sont pour ainsi dire touchées par tous les points, et nous avons partout senti 
la même cohérence.” Vgl. Rousseau, Jean-Jacques: Julie ou la Nouvelle Héloïse, S. 27. 
685 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 69. 



135 
 

marché.“686 Dieser Bruch bedeutet für Valmont in Brief 153 „une véritable déclaration de 

guerre,“687, was von der Marquise auch bestätigt wird: „Hé bien! La guerre.“688 Sie sind jetzt Rivalen. 

Der Bruch zeichnete sich schon zuvor ab, als Valmont in Brief 144 die Marquise um ein Treffen 

bat, um seine Belohnung für die Verführung zu erhalten:  

 

À présent, ma belle amie, il me reste à en recevoir le prix, et tous mes vœux sont pour votre retour. 

Venez donc vite retrouver votre Amant, vos plaisirs, vos amis, et le courant des aventures. […] 

Adieu, ma belle amie; revenez donc au plus tôt jouir de votre empire sur moi, en recevoir 

l’hommage et m’en payer le prix.689 

 

Die Marquise antwortet in Brief 145 vom 29. November an Valmont, dass sie nicht genau wisse, 

wann sie wieder in Paris sein werde: „Ce n’est pas vous remettre à un terme éloigné, car je serai à 

Paris incessamment. Je ne peux pas vous dire positivement le jour; mais vous ne doutez pas que, 

dès que je serai arrivée, vous n’en soyez le premier informé.“690 Hingegen teilt sie in Brief 146, 

ebenfalls vom 29. November, an Danceny mit: „Enfin, je pars, mon jeune ami, et demain au soir, 

je serai de retour à Paris. […] je vous demande le secret sur mon arrivée. Valmont même n’en sera 

pas instruit.“691 Valmonts Aufrichtigkeit quittiert sie mit einer Lüge. René attestiert den Bruch: „À 

partir de ce moment, elle traite Valmont comme ses autres amants.“692Es gilt jetzt, den Sieg über 

den Anderen zu erlangen. Es ist keine symmetrische Beziehung mehr. Mit einer Kriegserklärung 

und einem sich anschließenden Duell wird die Niederlage aller Figuren eingeläutet. Durch die 

gegenseitige ‚Kriegserklärung‘ wird deutlich, dass sich von nun an beide ebenbürtig empfinden, 

wenngleich die Marquise bislang keinen Zweifel hatte, Valmont überlegen zu sein. „[…] gardez vos 

conseils […]“693 und Valmont eher Teil einer „komplementären Beziehungsform“694 war, denn die 

Unterschiedlichkeit erkennt Valmont erst spät, dadurch, dass er zum Werkzeug und Objekt der 

Marquise wurde. Es zeigt aber auch, dass die Macht der Marquise über Valmont schwindet, da sie 

ihm fortan nicht mehr Befehle erteilen kann. Mit der Umsetzung der Ausübung ihrer Macht, endet 

diese zugleich. Valmont erkennt ihre Schwäche und stellt sie vor eine Entscheidung: „[…] je serai 

 
686 Lotterie, Florence: Littérature et sensibilité, Paris: Édition Ellipses, 1998, S. 92. 
687 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 427. 
688 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 427. 
689 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 404 und 405. 
690 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 407 und 408. 
691 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 408. 
692 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 220. 
693 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 216.  
694 Watzlawick, Paul u. a.: Menschliche Kommunikation Formen, Störungen, Paradoxien, Bern:Verlag Hans Huber, 2000, S. 69. 
Paul Watzlawick nimmt ein fünftes Axiom an: „ Zwischenmenschliche Kommunikationsablaufe sind entweder 
symmetrisch oder komplementär, je nachdem, ob die Beziehung zwischen den Partnern auf Gleicheit oder 
Unterschiedlichkeit beruht.” S. 70 



136 
 

ou votre Amant ou votre ennemi.“695 Ihre Hilflosigkeit wird sichtbar mit: „Prenez donc garde, 

Vicomte.“696 Es entsteht eine ‚symmetrische Eskalation‘, die Paul Watzlawick als Beispiel anführt 

in Kapitel 5.4. Das System George-Martha: „Die hervorstechendste Eigenschaft ihrer Interaktion sind 

symmetrische Eskalationen, die dadurch entstehen, dass beide versuchen, sich vom andern nicht 

überflügeln zu lassen bzw. ihn auszustechen […].“ 697 

Es endet ein Krieg der Geschlechter, denn die Marquise de Merteuil hat sich als ihr eigenes Werk, 

„Je suis mon ouvrage“698, beschrieben und will sich gleichberechtigt darstellen, wie sie es in Brief 

81 betont und beschreibt ihre Selbstdisziplinierung und ihre Beobachtungsstrategie.  

 

Entrée dans le monde dans le temps où, fille encore, j’étais vouée par état au silence et à 

l’inaction, j’ai su en profiter pour observer et réfléchir. Tandis qu’on me croyait étourdie ou 

distraite, écoutant peu à la vérité les discours qu’on s’empressait à me tenir, je recueillais avec soin 

ceux qu’on cherchait à me cacher. Cette utile curiosité, en servant à m’instruire, m’apprit 

encore à dissimuler: forcée souvent de cacher les objets de mon attention aux yeux de ceux qui 

m’entouraient, j’essayai de guider les miens à mon gré; j’obtins dès lors de prendre à volonté ce 

regard distrait que vous avez loué si souvent. Encouragée par ce premier succès, je tachai de régler 

de même les divers mouvements de ma figure. Ressentais-je quelque chagrin, je m’étudiais à 

prendre l’air de la sérénité, même celui de la joie; j’ai porté le zèle jusqu’à me causer des douleurs 

volontaires, pour chercher pendant ce temps l’expression du plaisir. Je me suis travaillée avec le 

même soin et plus de peine, pour réprimer les symptômes d’une joie inattendue. C’est ainsi que 

j’ai su prendre sur ma physionomie cette puissance dont je vous ai vu quelquefois si étonné. 

[…] Munie de ces premières armes, j’en essayai l’usage: non contente de ne plus me laisser 

pénétrer, je m’amusais à me montrer sous des formes différentes; sûre de mes gestes, 

j’observais mes discours; je réglai les uns et les autres, suivant les circonstances, ou même 

seulement suivant mes fantaisies dès ce moment, ma façon de penser fut pour moi seule, et je ne 

montrai plus que celle qu’il m’était utile de laisser voir.699 [Hervorhebungen durch die Verfasserin] 

 

Norbert Elias beschreibt es in Die höfische Gesellschaft mit  

 

höfische Kunst der Menschenbeobachtung. […] Man betrachtet vielmehr innerhalb der höfischen 

Welt das Individuum […] als Menschen in seiner Beziehung zu anderen. […] Die Kunst der 

Menschenbeobachtung aber bezieht sich nicht nur auf den anderen, sondern sie erstreckt sich 

auch auf den Beobachter selbst. Es entwickelt sich hier eine spezifische Form der Selbstbeobachtung. 

 
695 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 426. 
696 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 423. 
697 Watzlawick, Paul u. a.: Menschliche Kommunikation Formen, Störungen, Paradoxien, S. 149. 
698 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 217. 
699 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 216. 



137 
 

[…] Die Selbstbeobachtung und die Beobachtung der anderen Menschen korrespondieren 

einander.700 [Hervorhebungen im Original] 

 

Norbert Elias geht von einer „Beobachtung seines ‚Inneren‘, um die Versenkung in sich selbst als 

eines isolierten Wesens zur Prüfung und Disziplinierung seiner geheimsten Regungen [aus]. […] 

Es handelt sich um eine Beobachtung seiner selbst zur Disziplinierung im gesellschaftlich geselligen 

Verkehr.“701 Während sich Valmont als Opfer der Umstände und kleinlaut zeigt, präsentiert sich 

die Marquise voller Selbstbewusstsein, denn, wie Valmont in Brief 52, ist auch sie entrée dans le monde 

(Brief 81): „Entrée dans le monde dans le temps où, fille encore, j’étais vouée par état au silence et 

à l’inaction, j’ai su en profiter pour observer et réfléchir.“702 Der Unterschied zu Valmont wird 

deutlich, da sie sich zum Handeln entschließt und nicht Gegebenheiten hinnimmt. 

Sie negieren die Bedürfnisse des eigenen Selbst, was sich zu einem ‚klaustrophobischem Spiel‘ 

entwickelt, denn mit der Isolation beginnt eine Entfremdung des eigenen Empfindens. Der 

Soziologe Hartmut Rosa erklärt in seinem Werk Resonanz: „Entfremdung bezeichnet eine 

spezifische Form der Weltbeziehung, in der Subjekt und Welt indifferent oder feindlich (repulsiv) 

und mithin unverbunden gegenüberstehen.“703Mit der Verschriftlichung an Valmont reflektiert 

Mme de Merteuil ihr bisheriges Leben. Valmont kennt jetzt ihre ungelebte Seite und ihr Konstrukt. 

Durch das Schreiben dieses Briefes an Valmont, bringt sie sich selbst in die Situation eines 

Geständnisses, eines Erkennens ihres Selbst, einer Reflexion, womit sie sich selbst klärt und sie 

öffnet sich einem Vertrauten und ehemaligen Geliebten. Frédéric Calas attestiert „la voie de 

l‘introspection et de la vraisemblance“704, die durch das Schreiben der Briefe ermöglicht wird. 

Durch die räumliche Entfernung, die mit dem Schreiben des Briefes verbunden ist, wird das 

Geständnis erst ermöglicht, denn „Damit wird er in eine ‚Pflicht‘ genommen, da sie ihm ihre Seele 

zeigt. Danceny bestätigt in Brief 150 die Auswirkungen des Schreibens: „Mais une lettre est le 

portrait de l’âme. Elle n’a pas, comme une froide image, cette stagnance si éloignée de l’amour; elle 

se prête à tous nos mouvements […].“705Die beiden Libertins kompensieren ihre Langeweile. 

Empathiefrei suchen sie nach Entspannung, die sie durch ihre Intrigen erlangen. Sie trachten 

danach, der Langeweile „ihres gesellschaftlichen Daseins zu entfliehen, indem sie zur bloßen 

Unterhaltung bagatellisierte amouröse Intrigen schmieden.“706 

 

 
700 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 159. 
701 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 160. 
702 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 217. 
703 Rosa, Hartmut: Resonanz, Berlin: Suhrkamp Verlag, 2022, S. 316. 
704 Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, S. 13. 
705 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 419. 
706 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus 
Nouvelle Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 116. 



138 
 

12.6.5. Krieg und Kampf als Regelwerk des Ausdrucks  

 

Die Selbstregelung führt aber auch in einen Krieg der Liebe, denn beide sahen für ihre Liebe ein 

Konstrukt vor, das sich Regeln und Taktiken zu unterwerfen hatte, um in den Genuss des Sieges 

zu gelangen. Erich Köhler kommentiert ihre Beziehung in Vorlesungen zur Geschichte Aufklärung II: 

„Es ist die zerebralisierte Sinnlichkeit im Dienst des Verlangens nach Macht über die Menschen 

[…]. Nicht die Leidenschaft, sondern der Verstand soll den Sieg davontragen.“707 Er ergänzt unter 

Bezug auf Charles Baudelaire: „L'amour de la guerre et la guerre de l'amour. La gloire. L'amour de 

la gloire. Valmont et la Merteuil en parlent sans cesse [...] L'amour du combat. La tactique, les 

règles, les méthodes. La gloire de la victoire. La stratégie pour gagner un prix très frivole.“708 Die 

Marquise erkennt, dass Valmont liebt und er ist ihr daher nicht mehr ebenbürtig. Jürgen von 

Stackelberg beschreibt den Gefühlszustand beider in Themen der Aufklärung: „Die Welle des 

Gefühls, die von der Liebe der Tourvel auf ihn [Valmont] zukommt, spült seine libertinen Vorsätze 

hinweg- und er verfällt der Empfindsamkeit, womit er in den Augen der Merteuil abtrünnig 

wird.“709 Denn zuvor belegen die Briefe 133 von Valmont als auch der der Präsidentin das 

Gegenteil. So beteuert Valmont in Brief 133: „Il ne serait donc pas étonnant qu’elle me fixât plus 

longtemps qu’une autre, et si le travail que je veux faire sur elle exige que je la rende heureuse, 

parfaitement heureuse!“710 Valmont verkehrt seinen Egoismus, denn zuvor, in Brief 132, berichtet 

Mme de Tourvel: „Jouissez donc mon bonheur, je le dois de l’amour. […] je l’aime avec idolâtrie 

[…], mais qui jamais connut comme lui le véritable amour?“711 Es besteht kein Zweifel: „Oui, ces 

deux amants sont heureux.“712 

Die Kriegserklärung von Valmont resultiert aus der Erkenntnis der Unterlegenheit seiner selbst. 

Er erkennt seinen Pyrrhussieg, denn ihm ist die Verführung der Mme de Tourvel zwar gelungen, 

aber es war ein Sieg mit hohen Verlusten, denn er liebt Mme de Tourvel. So berichtet er in Brief 

125 der Marquise von der erfolgreichen Verführung der Präsidentin, (was zur Verpflichtung eines 

Libertins gehört), zeigt sich aber verwundert über seine Gefühle mit ‚pour la première fois, la 

mienne survécut au plaisir‘:  

 

Ce fut avec cette candeur naïve ou sublime qu’elle me livra sa personne et ses charmes, et qu’elle 

augmenta mon bonheur en le partageant. L’ivresse fut complète et réciproque; et, pour la première 

 
707 Köhler, Erich: Vorlesungen zur Geschichte der französischen Literatur / Aufklärung II, Hrsg Henning Krauß und Dietmar 

Rieger, S. 90. 
708 Baudelaire, Charles: „Notes sur les liaisons dangereuses“, In:. Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: De l’éducation 

des femmes, Paris: Librairie Léon Vanier, 1903, S. 99. 
709 Stackelberg, Jürgen von: Themen der Aufklärung, München: Wilhelm Fink Verlag, 1979, S. 140. 
710 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 379. 
711 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 376-377. 
712 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 206. 

https://www.booklooker.de/B%C3%BCcher/Angebote/titel=Vorlesungen+zur+Geschichte+der+franz%C3%B6sischen+Literatur+%2F+Aufkl%C3%A4rung+II


139 
 

fois, la mienne survécut au plaisir. Je ne sortis de ses bras que pour tomber à ses genoux, pour lui 

jurer un amour éternel ; et, il faut tout avouer, je pensais ce que je disais. Enfin, même après nous 

être séparés, son idée ne me quittait point, et j’ai eu besoin de me travailler pour m’en distraire.713  

 

Heinrich Mann bezeichnet es als Verachtung des Gefühls, dessen man sich schämt.714 Auch wenn 

Valmont gegenüber der Marquise leugnet, verliebt zu sein, Brief 138: „Je persiste, ma belle amie: 

non, je ne suis point amoureux.“715, so ist es ein schwaches Auflehnen gegen das eigene Empfinden. 

Der Soziologe Leon Festinger nennt es kognitive Dissonanz in A Theory of Cognitive Dissonance (1957) 

erklärt: „By the term cognition […] I mean any knowledge, opinion, or belief about the environment, 

about oneself or about one’s behaviour.“716 Leon Festinger geht von zwei Komponenten (er nennt 

sie elements) aus-, die im Widerspruch zu einander stehen, woraus eine Dissonanz entsteht, die die 

jeweilige Person empfindet und nach Abhilfe sucht. 

 

These elements refer to what has to been called cognition, that is, the things a person knows about 

himself, about his behaviour, and about his surroundings. […] These two elements of cognition 

have nothing to do with one another; they exist in an irrelevent relation to each other. […] if, 

considering these two alone, the obverse of one element would follow from the other. 717 

 

Valmont nimmt sein Innerstes wahr. Es ist die Aufwertung eines Gefühls. Es ist der Moment, in 

dem sein Name inhaltlich eine Hinwendung zum Licht des Berges -Val-mont- spiegelt, denn er 

erkennt seine Unfreiheit, die ihm eine veränderte Sicht auf sein Leben ermöglicht. Er versucht sich 

gegen die moments de faiblesse zu stellen, denn die Gesellschaft erwartet von ihm einen 

Verhaltenskodex, der seinen Gefühlen widerstrebt und er sucht seine sentiment involontaire et inconnu 

aus Gründen der Vernunft zu bekämpfen, Brief 125:  

 

[…] ce n’est pourtant pas non plus celui de l’amour; car enfin, si j’ai eu quelquefois auprès de cette 

femme étonnante des moments de faiblesse qui ressemblaient à cette passion pusillanime, j’ai 

toujours su les vaincre et revenir à mes principes.Quand même la scène d’hier m’aurait, comme je 

le crois, emporté un peu plus loin que je ne comptais; quand j’aurais, un moment, partagé le trouble 

et l’ivresse que je faisais naître: cette illusion passagère serait dissipée à présent ; et cependant le 

même charme subsiste. J’aurais même, je l’avoue, un plaisir assez doux à m’y livrer, s’il ne me 

causait quelque inquiétude. Serai-je donc, à mon âge, maîtrisé comme un écolier, par un sentiment 

 
713 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 362. 
714 Mann, Heinrich: Geist und Tat, Franzosen von 1780 bis 1930, Essays, S. 11. 
715 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 391. 
716 Festinger, Leon: A Theory of Cognitive Dissonance, (Erstausgabe bei Row, Peterson and Company, 1957), Neuauflage, 
1962: Stanford, USA: Stanford University Press, 1962, S. 3. 
717 Festinger, Leon: A Theory of Cognitive Dissonance, S. 9, 12 und 13. 



140 
 

involontaire et inconnu? Non: il faut, avant tout, le combattre et l’approfondir. Peut-être, au reste, 

en ai-je déjà entrevu la cause !Je me plais au moins dans cette idée, et je voudrais qu’elle fût vraie.718 

 

Um die gesellschaftliche Niederlage zu vermeiden, die dem Libertin bei Bekanntwerdung seiner 

Verliebtheit folgen würde, greift die Marquise ein. Sie will nicht die Niederlage ihres ehemaligen 

Geliebten hinnehmen, da sie unweigerlich in den Strudel der Verlierer geraten würde, den sein 

Schatten parallel auch auf sie wirft. Sie handelt somit in ihrem ureigenen Interesse und Valmont 

bleibt das Objekt ihrer Planung. Als Strategin mit Machtbewusstsein greift sie nunmehr ein letztes 

Mal wirkungsrelevant in das Geschehen719 ein, indem sie von einem Mann erzählt, dessen Antwort 

stets Ce n’est pas mas faute lautet. 

 

Cet homme avait une amie qui fut tentée un moment de le livrer au Public en cet état d’ivresse, et 

de rendre ainsi son ridicule ineffaçable ; mais pourtant, plus généreuse que maligne, ou peut-être 

encore par quelque autre motif, elle voulut tenter un dernier moyen, pour être, à tout événement, 

dans le cas de dire comme son ami: Ce n’est pas ma faute. Elle lui fit donc parvenir sans aucun 

autre avis la lettre qui suit, comme un remède dont l’usage pourrait être utile à son mal.720 

 

Valmont nimmt den von der Marquise vorgefertigten Brief auf, den er alsdann an Mme de Tourvel 

richtet. Jetzt zeigt sich endgültig, dass sich Valmont in die Rolle des Objekts begeben und ergeben 

hat. Es ist der einzige Brief, den die Marquise indirekt an Mme de Tourvel richtet. „Mais elle prend 

le masque de Valmont.“721 Darin gibt Valmont mehrere Begründungen an, weshalb er keine Schuld 

habe. Er lehnt die Verantwortung für den Inhalt des Briefes gegenüber der Marquise ab, die den 

Brief vorgefertigt hatte und lässt äußere Umstände vermuten, die ihn dazu gebracht haben, nämlich 

das Leben eines Libertins, das die Gesellschaft ihm abverlangte. So gibt er in Brief 141 an: 

 

On s’ennuie de tout, mon Ange, c’est une Loi de la Nature; ce n’est pas ma faute. “Si donc je 

m’ennuie aujourd’hui d’une aventure qui m’a occupé entièrement depuis quatre mortels mois, ce 

n’est pas ma faute.“ Si, par exemple, j’ai eu juste autant d’amour que toi de vertu, et c’est 

sûrement beaucoup dire, il n’est pas étonnant que l’un ait fini en même temps que l’autre. Ce n’est 

pas ma faute. “Il suit de là que depuis quelque temps je t’ai trompée : mais aussi, ton impitoyable 

tendresse m’y forçait en quelque sorte ! Ce n’est pas ma faute. “Aujourd’hui, une femme que 

j’aime éperdument exige que je te sacrifie. Ce n’est pas ma faute. “Je sens bien que voilà une 

belle occasion de crier au parjure : mais si la Nature n’a accordé aux hommes que la constance, 

 
718 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 353 u. 354. 
719 Wäre der Roman als Tragödie angelegt, dann würde die Marquise ,die ‘Divinité‘ , als Deus ex machina agieren und die 
entscheidende Wende bringen. 
720 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 399. 
721 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 162. 



141 
 

tandis qu’elle donnait aux femmes l’obstination, ce n’est pas ma faute. “Crois-moi, choisis un 

autre Amant, comme j’ai fait une autre Maîtresse. Ce conseil est bon, très bon; si tu le trouves 

mauvais, ce n’est pas ma faute. “Adieu, mon Ange, je t’ai prise avec plaisir, je te quitte sans 

regret: je te reviendrai peut-être. Ainsi va le monde. Ce n’est pas ma faute […].722 723. 

[Hervorhebungen durch die Verfasserin] 

 

Valmont bekennt sich zu seiner Heuchelei, die er genossen hat und nunmehr findet der Genuss 

Fortsetzung im Schreiben dieses Briefes, worin er vor allem seine Bösartigkeit gegenüber der 

Marquise beweisen möchte, da er mit deren Bösartigkeiten im ständigen Konkurrenzkampf liegt. 

Dabei merkt der Narziss Valmont aber nicht, dass er  

 

sich selbstverliebt spiegelt in der Grausamkeit seines bzw. des von Merteuil verfassten 

Abschiedsbriefes. Aufgrund seiner verblendeten Selbstwahrnehmung, die ihn als unbesiegbaren, 

grausamen Libertin erscheinen lässt, [merkt er nicht] dass sich das vermeintliche Spiegelbild seiner 

eigenen Bosheit als Maske entpuppt […].724  

 

Er nimmt die Entfremdung von seinem eigenen Ich nicht wahr, denn die Maske, die dem Schein 

dient, zerstört Valmont letztendlich selbst. Das Böse in Valmont wird deutlich in der Perfidität der 

Vernichtungsstrategie, die im Vordergrund steht. Der chute des Opfers ist das Ziel. Dennoch ist 

Valmonts Sieg mit seiner gesellschaftlichen Niederlage verbunden, was die Marquise vermeiden 

wollte, denn die Wahrheit kommt durch Rückgabe der Briefe ans Licht, deren Inhalte jetzt 

offengelegt werden. Sie hat gegen einen Kodex verstoßen und wird von der Gesellschaft 

ausgeschlossen, weil sie sich als Frau wie ein Mann aufgeführt hat.725 Es war auch ein Krieg gegen 

sich selbst, ein Kampf, die Bedürfnisse zu unterdrücken.726  

Dass das Kriegsvokabular für beide sofort parat ist, ist ihrer Erziehung als noblesse d’épée geschuldet, 

was letztendlich auch durch das Duell, das standesgemäß mit einer Satisfaktionsfähigkeit einher 

 
722 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 399-400. 
723 Laclos evoziert an dieser Stelle Voltaires Zynismus mit Ce n’est pas ma faute. Sein Zynismus tritt beispielsweise in 
einem Brief vom 12. Oktober 1752 an M. de la Condamine hervor: „Je vous remercie, mon cher philosophe errant, 
devenu sédentaire, des attentions que vous avez pour Louis XIV. On a fait malheureusement une douzaine d'éditions 
sans me consulter; et ce n'est pas ma faute, si les quatre esclaves qui s'étaient mis sous la statue de la place Vendôme, 
dans la première édition, et qu'on a fait déloger bien vite, ont subsisté dans quelques exemplaires. Ce n'est pas non plus 
ma faute si on a imprimé l'air maure pour l'air de maître.” Vgl. Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, Correspondance 
Générale, Tome neuvième, seconde partie, S. 778. 
724 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen, Zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, S. 
82. 
725 Stackelberg, Jürgen von: Themen der Aufklärung, S. 141.  
726 Kierkegaard, Søren: Entweder-Oder, Dresden: Verlag Ludwig Ungelenk, 1909, S. 492 und 496. Der dänische 
Philosoph Søren Kierkegaard (1813-1855) geht in seinem Werk Enten-Eller, 1843, (dt. Ausgabe Entweder-Oder) von einer 
Doppelexistenz, die im Menschen angelegt ist, aus. Er stellt zwei Existenzmöglichkeiten gegenüber und unterteilt sie 
in eine ethische und ästhetische, einer inneren und einer äußeren Existenz, die nicht kompatibel sind. Er bezeichnet 
damit „innere und äußere Geschichte“ und sie sind „inkommensurabel“. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Ethik
https://de.wikipedia.org/wiki/%C3%84sthetik


142 
 

ging und in Adelskreisen mit einer machtvollen militärischen Tradition mit der Waffe in der Hand 

gegenüber anderen Zugehörigen der gleichen Schicht verteidigt wurde727 und im Duell mit 

Danceny realisiert wird. Norbert Elias erklärt das Duell mit einem altem Kriegsbrauch, sich 

gegenseitig zu bekämpfen.728 Es galt als affaire d’honneur sich einem Duell zu stellen.729 Die 

Kampfbereitschaft setzt sich im Inneren der beiden Protagonisten fort. Es ist ein innerer Krieg. 

Michael Bernsen führt dazu aus:  

 

Die wesentlichen Handlungen der Liaisons dangereuses lassen sich als eine Vielzahl strategischer 

Überlegungen begleitete Gefechte beschreiben. […] [erweist sich] die militärische Sprache erweist 

sich als weit mehr denn bloße Metaphorik […]. Sie verweist auf einen Intertext, der es erlaubt, 

von Beginn an im Zentrum des Romans den kriegerischen Konflikt zwischen Valmont und der 

Merteuil zu erkennen.730 

 

Es ist nicht nur ein innerer Krieg und Krieg der Geschlechter, worin die Marquise sich 

gleichberechtigt sieht, denn es lassen sich auch verschiedene Strategien festmachen, um das 

Kriegsziel zu erlangen. Michael Bernsen beschreibt die verschiedenen Strategien: 

 

Die Metaphern und Bilder zeigen jedoch zwei klar voneinander unterscheidbare Strategien: Die 

eine dieser Strategien ist in der zeitgenössischen Militärtheorie als Ermattungsstrategie geläufig 

[…]. Die genaue Kenntnis des Terrains, der ‚coup d’ œil‘ des Feldherrn, die Berechnng des 

Zeitfaktors bei der Bewegung der Truppen, die Sicherung der ‚retraite‘ waren zentrale 

Gesichtspunkte, mit denen man die sogenannten  Positionskriege führte […]. Mit der 

Kriegsführung der Preußen unter Friedrich dem Großen und insbesondere den Napoleonischen 

Massenschlachten durch ein rekrutiertes Volksheer kommt aber eine völlig andere Strategie auf, 

die die Militärgeschichte als Niederwerfungsstrategie bezeichente. Gegen Ende des 18. 

Jahrhundert und zu Beginn des 19. Jahrhunderts werden Entscheidungsschlachten geführt […]. 

Die Schlacht lauft ab wie ein Drama, in dem die Einführung  die Entwiklung der Handlung und 

die Lösung unmittelbar aufeinander folgen. […] Laclos, der selbst militärtheoretische Schriften 

verfasst hat, überträgt die Kriterien dieser bieden Kriegstrategien auf die Verführungskünste 

seiner Protagonisten.731 

 

 
727 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 150. 
728 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 355. 
729 Buckley, Veronica: Madame Maintenon, Die geheime Frau Ludwig XIV., Berlin: Insel Verlag, 2012, S. 16. 
730 Bernsen, Michael: „Der Strategiestreit in den Liaisons dangereuses, von der Ermattungs-zur Niederwerfungstrategie” 
In: Das fremde Wort, Festschrift, K. Maurer, Amsterdam, 1988, S. 293. 
731 Bernsen, Michael: Die indirekte Kommunikation in Frankreich: Reflexionen über die Kunst des Impliziten in der französischen 
Literatur, S. 251 und 252. 



143 
 

So lässt sich bei der Marquise de Merteuil nicht nur die emanzipatorische Komponente festmachen 

(vgl. Brief 81), sondern auch ein entsprechendes Vokabular finden: „Pour moi, je l’avoue, une des 

choses qui me flattent le plus, est une attaque vive et bien faite […].“732 

Valmont prägt diese Sicht besonders in Brief 125, worin insbesondere die Ebene der Isotopie 

‚Kampf‘ hervorsticht und er detailliert von der Strategie seiner Verführungskunst der Marquise de 

Merteuil berichtet.  

 

[…] et vous verrez que je ne me suis écarté en rien des vrais principes de cette guerre, que nous 

avons remarqué souvent être si semblable à l’autre. Jugez-moi donc comme Turenne ou Frédéric. 

J’ai forcé à combattre l’ennemi qui ne voulait que temporiser; je me suis donné, par de savantes 

manœuvres, le choix du terrain et celui des dispositions; j’ai su inspirer la sécurité à l’ennemi, pour 

le joindre plus facilement dans sa retraite; j’ai su y faire succéder la terreur, avant d’en venir au 

combat, je n’ai rien mis au hasard, que par la considération d’un grand avantage en cas de succès, 

et la certitude des ressources en cas de défaite; enfin, je n’ai engagé l’action qu’avec une retraite 

assurée, par où je pusse couvrir et conserver tout ce que j’avais conquis précédemment. C’est, je 

crois, tout ce qu’on peut faire ; mais je crains, à présent, de m’être amolli comme Annibal dans les 

délices de Capoue. Voilà ce qui s’est passé depuis.733  

 

Michael Bernsen erkennt verschiedene Strategien: „Die Zuschreibung von militärstrategiscchen 

Verhaltensweisen hat auch Auswirkung auf die Art und Weise der Protagonisten. Während 

Valmont die ältere Ermattungsstrategie verkörpert, ist die Merteuil ganz dem modernen Paradigma 

der Niederwerfungsstrategie verpflichtet.“734 Valmonts Strategie wird von savantes manœuvres, choix 

du terrain, retraite assurée getragen, die der Marquise wird u.a. in Brief 10 deutlich: „Pour moi, je 

l’avoue, une des choses qui me flattent le plus, est une attaque vive et bien faite, où tout se succède 

avec ordre quoique avec rapidité.“735 Sie lässt damit Valmont wissen, dass seine Strategie veraltet 

ist. Sie stellt sich über ihn, denn ihre Methode ist die wirkungsvollere.  

Valmont sucht nicht nur den Vergleich bedeutender Anführer von Schlachten, wie Turenne, 

Frédéric und Annibal, was ihn gebildet erscheinen lässt, sondern er plant ebenso die Verführung 

der Mme de Tourvel: „Conquérir est notre dessein; il faut le suivre.[…] J’ai bien besoin d’avoir 

cette femme pour me sauver du ridicule d’en être amoureux…J’ai dans ce moment, un sentiment 

de reconnaissance pour les femmes faciles qui me ramène nuturellement à vos pieds.“736 Die 

Strategie seiner Verführung schildert er unter Benutzung einer Kriegsmetaphorik, die den 

 
732 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 51. 
733 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 360. 
734 Bernsen, Michael: Die indirekte Kommunikation in Frankreich: Reflexionen über die Kunst des Impliziten in der französischen 
Literatur, S. 251. 
735 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 51. 
736 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 37. 



144 
 

Menschen zum Objekt werden lässt. Durch Übertragung der kriegerischen Begriffe auf die 

Gestaltung der Sprache, setzt sich eine Kontinuität fort, die Michel Butor in Répertoire hervorhebt, 

mit: „le libertinage singe la guerre […] la gloire d'alcove a pris le relais de la gloire des armes.“737 

„Butor hält für diese Kriegsmetaphorik eine soziologische Erklärung bereit, denn er macht jenen 

erlittenen Funktionsverlust des Schwertadels für die Abwendung vom Kampfgeschehen und die 

Hinwendung zum „boudoir“ verantwortlich.“738 Michel Foucault fasst das Verlangen, désir, des 

Libertins in seinem Werk Les mots et les choses (1966) zusammen: „[…] le libertin c’est celui qui, en 

obéissant à toutes les fantaisies du désir et à chacune de ses fureurs, peut mais doit aussi éclairer le 

moindre mouvement par une représentation  lucide et volontairement mise en œuvre.“739  

Der Libertin ist gesellschaftlichen Konventionen ausgesetzt, die er umsetzen muss. Es ist ein Krieg 

an zwei Fronten: erstens, gegen das eigene Selbst und der damit verbundenen Bedürfnisse und 

zweitens, ein Krieg, deren Opfer er aussucht. Roger Vailland benannte es „le choix, la séduction, 

la chute et la rupture. Ce jeu dramatique’, paraissent s’exécuter avec beaucoup de précision et de 

netteté […].“740 Aber auch das erfordert Präzision und vorausgehender Kontrolle des 

Schlachtfeldes. Valmont beschreibt das ausgesuchte Terrain in Brief 125: „J’examinais 

soigneusement le local; et dès lors, je marquai de l’œil le théatre de ma victoire.“741 Nichts wird dem 

Zufall überlassen, alles geplant und in Szene gesetzt, um siegreich und eigennützig aus der Schlacht 

hervor zu gehen. Die Vernichtung des Gegners ist gewollt. Thomas Hobbes These vom Krieg 

gegen alle und dass der Mensch ein Wolf ist, wird deutlich. Die beiden Libertinen sind Beispiel für 

die von Rousseau festgestellte Depravation und lässt sie zu Tieren werden, da sie das Menschsein 

abgelegt haben. Ihr Ziel ist ein hedonistisches und äußert sich in: le choix, la séduction, la chute et la 

rupture. Sie sind nicht mehr den Tieren überlegen und üben Macht aus, aufgrund ihrer inneren 

Leere. Mit dem Ausblenden der inneren Bedürfnisse, was sie unfrei macht, ist die Steigerung der 

Rücksichtslosigkeit zum plaisir gegenüber den Opfern verbunden, was sie zu Tätern werden lässt, 

denn sie missbrauchen ihre Macht. Anzumerken ist dabei, dass ein Opfer sich komplementär zum 

Libertin verhält.742  

 

 

 
737 Butor, Michel: „Sur les liaisons dangereuses“, In: Répertoire II, Paris: Les Editions de Minuit, 1964, S. 147. 
738 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 232. 
739 Foucault, Michel: Les mots et les choses, Paris: Gallimard, 1966, S. 222. 
740 Laroch, Philippe: Petits maîtres et roues évolution de la notion de libertinage dans le roman français du 18e siecle, S. 241. 
741 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 356. 
742 Watzlawick, Paul u. a.: Menschliche Kommunikation Formen, Störungen, Paradoxien, Bern:Verlag Hans Huber, 2000, S. 69. 
Paul Watzlawick nimmt ein fünftes Axiom an: „ Zwischenmenschliche Kommunikationsablaufe sind entweder 
symmetrisch oder komplementär, je nachdem, ob die Beziehung zwischen den Partnern auf Gleicheit oder 
Unterschiedlichkeit beruht.” S. 70 



145 
 

12.6.6. Reminiszenz an die Klassik 

 

Die einzelnen Etappen der Intrige lassen zwar den Aufbau eines Dramas -doctrine classique- bzw. die 

Regelungen von Nicolas Boileau in der l’art poétique vermuten, wobei es nicht nur an der 

aristoteleschen Regelung in der Poetik, 5 „nach Möglichkeit innerhalb eines einzigen 

Sonnenumlaufs“743 mangelt, da die Ereignisse sich über einen Zeitraum „cinq mois que dure 

l’action du roman“744 vom 3. August bis zum 14. Januar erstrecken. Zwar ist Laclos‘ Briefroman in 

vier Teilen gegliedert, fehlt es doch an dem fünften Teil, dem jedoch, in Ermangelung dessen, die 

Rückgabe sämtlicher Briefe lettres recueillies wie bereits beschrieben, erfolgte. Die Lösung bzw. 

Niederlage wird dadurch herbeigeführt und könnte großzügig als fünfter Teil gelten. Monika 

Moravetz ergänzt unter Hinweis auf die Präsentation des Briefromans, eine Gattung, deren 

Wirkung einzig auf die Rührung des Lesers abzielt745. Dennoch endet der Briefroman tragisch, d.h. 

in einer Katastrophe und der Niederlage aller, die René Pomeau zusammenfasst: 

 

La phase finale s’ouvre sur la chute de la présidente. […] La ‚catastrophe‘ (morts de Valmont, de 

la présidente, retraite de Cécile au couvent et de Danceny à Malte, ruine et fuite de la Merteuil) 

dure cinq semaines: ce qui évite l’invraisemblance des cinquièmes actes de tragédie, entassent les 

cadavres en un ou deux quarts d’heure.746 

 

Die verabredete Intrige, die unter der Maske der brieflichen Kommunkation eingelöst wird, führt 

jedoch bei Valmont durch Erkennen seines Selbst zur Katharsis, was wiederum der aristoteleschen 

Vorgabe in der Poetik entspricht. 

Nach Erhalt des Briefes von Valmont, der von der Marquise diktiert worden war, verfällt die 

Präsidentin in Selbstanklagen und in eine tiefe Traurigkeit, die in einem „inneren Monolog, in dem 

sie ihre Seele völlig offenlegen kann“747, mündet. Verzweifelt, dem Wahnsinn nahe, bereut sie und 

wird von Schuldgefühlen geplagt. Sie wartet auf die Rückkehr von Valmont (Brief 161): 

 

En me laissant mes douleurs, ôte-moi le cruel souvenir des biens que j’ai perdus. […] Et toi, que 

j'ai outragé; toi, dont l'estime ajoute à mon supplice; toi, qui seul enfin aurois le droit de te venger, 

que fais-tu loin de moi? Viens punir une femme infidèle. […]. Mais quoi! c'est lui. […] Je ne me 

 
743 Aristoteles: Poetik, S. 17. 
744 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 230 
745 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus 
Nouvelle Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 5. 
746 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 160 und 161. 
747 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 225. 



146 
 

trompe pas; c'est lui que je revois. Oh! mon aimable ami! reçois-moi dans tes bras; cache-moi dans 

ton sein.748  

 

Dabei wird deutlich, dass sich Mme de Tourvel der eigenen Tragik bewusst wird. Ihre Aussage le 

cruel souvenir des biens que j’ai perdus kleidet sie in einen Alexandriner, womit die Klassik evoziert wird. 

Mit der Reminiszenz an die Klassik, erweist sich Mme de Tourvel als werte-und normenorientiert 

(wie zuvor schon mit dem Hinweis auf die Carte de tendre der Mlle de Scudéry) Der gewählte 

Sprachstil vermittelt ihre innere Zerrissenheit. René Pomeau bestätigt: „Il est sûr, en tout cas, que 

ce personnage, autant et plus que les autres personnages des Liaisons, est redevable à des modèles 

littéraires.749 Er stellt einen Bezug zu Werken von Jean Racine heraus und bezieht sich auf die 

Tragödie Phèdre:  

Au dénouement, comme la Phèdre racinienne, elle aspire aux ténèbres, à la fois refuge et 

châtiment. Puis le grand monologue de la folie, dicté par Mme de Tourvel, oratoire et halluciné, 

au désordre bien construit, comporte des réminiscences évidentes des fureurs d’Oreste au 

cinquième acte d’Andromaque.750 

 

Gleichsam verweist Catherine Ramond im Epitext ihres Werks La voix racinienne dans les romans du 

dix-huitième siècle auf die Bedeutung von Racine für die Romane des 18. Jahrhunderts: „Les romans 

du XVIIIe sont les témoignages de la réception d’un auteur qui est joué tout au long du siècle, édité 

maintes fois, inlassablement lu et commenté, passionnément admiré pour l’inimitable beauté de ses 

vers.“751 Sie ergänzt:„On atteint une sorte d’apothéose culturelle.“752 Catherine Ramond erklärt den 

Grund für die Vermischung der Stile753: „Une esthétique de la variété et de la discordance pour 

analyser les mouvements et les intermittences du cœur, les illusions et les méprises de l’amour.“754 

Mme de Tourvel evoziert mit ihrer Aussage in Brief 161 Viens punir une femme infidèle die Tragödie 

Phèdre, worin Jean Racine der Protagonistin vergleichbare Worte in den Mund legt, Vers 699:„ […] 

punis-moi d'un odieux amour.“755 Als weiteres Beispiel, das auf Phèdre von Racine verweist, findet 

sich in Brief 114 der Mme de Tourvel: „[…] vous pardonnerez au trouble où je suis, à mes peines 

mortelles, au tourment affreux d’avoir à redouter des maux dont peut-être je suis la cause.“756 Das 

 
748 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 439. 
749 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 197. 
750 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 197 und 198. 
751 Ramond, Catherine: La voix racinienne dans les romans du dix-huitième siècle, Paris: Honoré Champion, 2014.  
752 Ramond, Catherine: La voix racinienne dans les romans du dix-huitième siècle, S. 71. 
753 Erst im 19. Jahrhundert setzte sich Victor Hugo für die Vermischung der Stile ein. In Préface de Cromwell (1827) 
erklärte er seine Absichten, in denen er für ein verändertes Literaturverständnis warb. „Le drame romantique que 
préconise Hugo naît alors de cette volonté d’abolir la separation des genres, tout en s’inscrivant dans leur continuité 
esthétique […].”vgl. Anfray, Clélia: Hugo Préface de Cromwell, Paris: Flammarion, 2020, S. 8. 
754 Ramond, Catherine: La voix racinienne dans les romans du dix-huitième siècle, S. 158. 
755 Racine, Jean: Phèdre, Stuttgart: Reclams Universal-Bibliothek, 2015, S. 76. 
756 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S.328. 



147 
 

Gegenstück in Phèdre lautet, Vers 912: „Fais ce que tu voudras, je m'abandonne à toi. Dans le trouble 

où je suis, je ne peux rien pour moi.“757 Als letztes Beispiel soll der Chiasmus dienen, worin die 

Zerrissenheit der Protagonistin in Phèdre, vermittelt wird (1. Akt, III. Szene, Vers 273): „Je le vis, je 

rougis, je pâlis á sa vue.“758 Ein entsprechendes Pendant findet sich in der Aussage der Mme de 

Tourvel, Brief 108: „[…] sans oser porter mes regards sur lui, je sentais les siens fixés sur moi 

[…].“759 Monika Moravetz sieht in den Formulierungen der Mme de Tourvel das besondere 

Leseinteresse des zeitgenössischen Lesers bestätigt. „Als Person, die ihre innersten Gefühle derart 

unmittelbar tranparent offenlegen kann, stellt Mme de Tourvel aber eine potentielle 

Indentifikationsfigur dar- besonders zuträglich ist […] der empfindsame Erwartungshorizont des 

zeitgenössischen Lesers.“760 

Während Mme de Tourvel sich als werte-und normenorientiert erweist, ist der Libertin Valmont 

sich selbst Maß genug und will jegliche Norm oder Grenze durchbrechen. In einem Brief (Brief 

100) an die Marquise wird sein Egoismus deutlich: „En vérité, plus je vais, et plus, je suis tenté de 

croire qu’il n’y a que vous et moi dans le monde, qui valions quelque chose.“761 Die beiden Libertins 

befinden sich in einer ‚Enklave‘, die die Welt außerhalb ausschliesst und auf die Valmont 

herabblickt. René Pomeau ergänzt: „[…] il ne croit à rien, sinon à lui même.“762In seiner Hybris 

verkennt er die Folgen. 

 

 

 

12.6.7. Transgression 

 

Der Begriff Transgression bezeichnet eine Grenzbrechung von gesellschaftlichen Normen zwecks 

Durchsetzung eigener Interessen. Dabei sind insbesondere moralische als auch machterhaltende 

Aspekte relevant. Das trifft durchaus auf den Libertin Valmont zu, wie im Folgenden dargelegt 

wird. 

Valmont ist ein Getriebener, der seine Aufgabe im Brechen von gesellschaftlichen Normen sieht. 

Dies gelingt ihm durch Täuschungen, Manipulationen unter Einsatz einer Ästhetik, die im 

Widerspruch zu seinen grausamen Machenschaften steht. Er nutzt die Ästhetik der Sprache, der 

Maske, des Auftretens, um sein Ziel zu erreichen. Er sucht die Niederlage seines Opfers. Durch 

 
757 Racine, Jean: Phèdre, S. 96. 
758 Racine, Jean: Phèdre, S. 38. 
759 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 309. 
760 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 225. 
761 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 285. 
762 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 168. 



148 
 

den Briefwechsel mit der Marquise ist es ihm möglich, sich selbst zu bewundern, denn das 

Aufschreiben seiner Machenschaften verstärkt seinen Narzissmus und parallel betrachtet er sich 

aus der „Voyeurperspektive“763 Brief 96:„Oui, j’aime à voir, à considérer cette femme prudente, 

engagée, sans s’en être aperçue, dans un sentier qui ne permet plus de retour, et dont la pente rapide 

et dangereuse l’entraîne malgré elle, et la force à me suivre.“764 

Valmonts Leben als Libertin ist bereits vorbestimmt durch gesellschaftliche Vorgaben, sich als 

Verführer perpetuieren zu müssen. Es ist die Wiederholung des Verbotenen, durch 

Überschreitung, was den Reiz ausmacht. Sein Ziel ist das Durchbrechen einer Grenze, worin die 

souveräne Bestätigung liegt. Es wird deutlich, dass eine Wiederholung der Grenzdurchbrechung 

angestrebt wird, was den Libertin Valmont auszeichnet, denn er bricht jegliche Ordnung und 

entfremdet sich dabei vom eigenen Ich, denn sein Selbst ist ihm verloren gegangen. Die Aussage 

Rousseaus „ne sait vivre que dans l’opinion des autres, et c’est pour ainsi dire de leur seul jugement 

qui’il tire le sentiment de sa propre existence765 trifft den Kern der Lebensweise des Libertins. Sein 

planmäßiges, strategisches und rationales Verhalten hat das natürliche kaschiert, was er erkannt hat, 

als er sich seiner Liebe bewusst wurde. Während Valmont versucht, Mme de Tourvel zu verführen, 

plant sie ihrerseits, ihn zu bekehren: „Ne sais-je pas que l’Enfant prodigue, à son retour, obtint plus 

de grâces de son père que le fils qui ne s’était jamais absenté ?“766 Mme de Tourvel will Valmont 

sogar bekehren, was er in Brief 6 der Marquise auch mitteilt: „Elle veut, dit-elle, me convertir. Elle 

ne se doute pas encore de ce qu’il lui encoûtera pour le tenter.“767 Valmont denkt schon jetzt daran, 

dass er gewinnen und sie verlieren wird und bringt es sogleich zu Papier, um sich darin zu sonnen. 

Mme de Tourvel fährt fort und scheut nicht den Vergleich mit einem bon enfant: 

 

Ce redoutable M. de Valmont, qui doit être la terreur de toutes les femmes, paraît avoir déposé 

ses armes meurtrières, avant d’entrer dans ce Château […]. Et la qualité d’homme aimable que ses 

ennemis mêmes lui accordent, disparaît presque ici, pour ne lui laisser que celle de bon enfant. 

C’est apparemment l’air de la campagne qui a produit ce miracle. […] Il sait ne point abuser de la 

gaieté qu’il inspire. […] Lui-même convient d’avoir eu beaucoup de torts, et on lui en aura bien 

aussi prêté quelques-uns.768 

 

Es scheint, als wolle sie den ‚verlorenen Sohn‘ Valmont mit ihrer religiösen Sichtweise zu einer 

Umkehr bewegen, was ihn letztlich zu einer Steigerung seiner rationalen Verführungskunst einlädt, 

 
763 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, S. 79. 
764 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses , S. 263. 
765 Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 3, hg. Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, Paris, Gallimard, 1959, 
S. 193. 
766 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S.349. 
767 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 44. 
768 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 55. 



149 
 

denn er bekundet: „Oui, continuai-je, j’en fais le serment à vos pieds, vous posséder ou 

mourir.”769Es folgt beides, denn er wird sie besitzen und sterben. Es ist nunmehr die Macht der 

Natur, die Liebe, die sich seiner bemächtigt. Sein rationales Konstrukt gerät somit ins Wanken.  

Valmont hat, ganz im Sinne der Aufklärung, reflektiert, was ihn zu einer Veränderung seines 

Denkens und Handelns brachte. Er hatte bislang innerhalb einer Grenze gelebt, die bislang sowohl 

die Erwartung der Gesellschaft deckte, als auch seine individuelle markierte, die er jedoch fälschlich 

auch als die Seinige glaubte, gelebt zu haben. Diese beiden Grenzen deckten sich bislang. Andrejs 

Petrowski erklärt das Verhalten des Libertins in Weltverschlinger, Manipulatoren und Schwärmer: 

Problematische Individualität in der Literatur des späten 18. Jahrhunderts: 

 

Der Libertin ist [...] ein Transgressionswesen. Das heißt, er gründet sein selbst auf die 

Überschreitung der Grenze, die das Ich vom Außen trennt. Diese Grenzüberschreitung meint die 

Beherrschung und Durchdringung der dem Ich äußeren objektiven Sinnsysteme und stellt 

dadurch eine Übernahme der Außenwelt durch das Ich dar. [...] Der Libertin ist ein Individuum, 

das seine freie Rationalität seiner Außenwelt aufprägt und diese, in einem Akt der Transgression, 

in das eigene Ich verwandelt. Damit gründet der Libertin sein Selbst auf eine Fähigkeit zur 

Grenzüberschreitung, auf eine Beherrschung des Außen. Der Libertin muß jede Grenze negieren, 

um seine Autonomie unter Beweis zu stellen. Libertine Transgression als Sinnunterwanderung 

meint deshalb die Weigerung, ein vom Subjekt des Libertins unabhängiges, objektives System 

anzuerkennen. Libertinage ist die Verwandlung der Außenwelt in das individuelle Subjekt.770 

 

Durch die Übernahme der von der Außenwelt gesetzten Grenze, macht er diese zu seiner eigenen. 

Valmont glaubt autonom zu sein, ist aber letztendlich unfrei.  

 

Die Grenze ist der logische Ort, an dem und durch den unterschiedliche Dinge ein gemeinsames 

Interesse haben, denn dadurch, dass die Grenze das eine von dem anderen trennt, schließt sie es 

mit ihm zusammen. Eine Sache gegen eine andere abzugrenzen, bedeutet daher nicht von dem 

anderen abzusehen, sondern hat die Konsequenz, das andere als notwendige Bedingung für die 

gemeinsame Grenze und somit als konstitutiv für die intendier Sache anzuerkennen.771 

 

Diese Grenze bietet die Möglichkeit der Reflexion. Julia Christ erklärt unter Bezug auf Horkheimer 

und Adorno:  

 
769 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 357. 
770 Petrowski, Andrejs: Weltverschlinger, Manipulatoren und Schwärmer: Problematische Individualität in der Literatur des späten 18. 
Jahrhunderts, S.153. 
771 Wokart, Norbert: „Differenzierungen im Begriff ‘Grenze’. Zur Vielfalt eines scheinbar einfachen Begriffs”. In: 
Faber, Richard und Naumann, Barbara (Hrsg): Literatur der Grenze-Theorie der Grenze, Würzburg: Königshausen und 
Neumann,1995, S. 279. 

https://www.amazon.de/Andrejs-Petrowski/e/B001K1PH1K/ref=dp_byline_cont_book_1


150 
 

Lust steht im engsten Zusammenhang mit Transgression, oder zumindest der Umgehung des 

Gesetzes. Lust stamme „aus der Entfremdung“ ist insofern immer „gesellschaftlich“, da sie sich 

allein in der kurzfristigen Aufhebung jener Entfremdung, verstanden als Herrschaft -und 

Zuchtlosigkeit, realisiert. […], denn er ist nur in der Abweichung von dem Zwang, den Zivilisation 

einem auferlegt, also in der Abweichung vom allgemein anerkannten einen Gesetz. [Hervorhebung 

im Original] Da aber die Aufklärung alle strukturierenden Gesetze negiert, ist jene Lusterfahrung 

ihr nicht mehr möglich. […] Daher die Behauptung der Autoren, dass die Betriebsamkeit, in der 

sich die Praxis der theoretischen Vernunft inkarniert, die Lust eigentlich „absorbiert“, keine 

Lusterfahrung mehr möglich ist, wo kein Gesetz mehr gilt, sondern nur noch Regeln.“772  

 

Die Zivilisation ist somit ursächlich. Florian Zappe greift diese Erklärung auf. Grenzen sind 

„immer Produkte kultureller Prozesse […]. Letztendlich sind sie Räume, die sie abstecken, arbiträr 

und daher auch veränderbar.“773 Der Libertin setzt somit diese Grenze selbst, denn er ist autonom. 

Dadurch gerät die Freiheit des Anderen in Gefahr, was Valmont durch seine perfiden und 

rationalen Planungen gezeigt hat. Valmont sucht die Überschreitung auf der Suche nach 

Selbstbestätigung. Die Aufklärung, die den Absolutismus ablöste, kehrt nunmehr in der Person des 

Valmont zurück, denn er zeigt sich als ganzheitlicher Herrscher mit der gesamten Machtfülle und 

wird zum souveränen Täter. Er scheut nicht, den Vergleich mit Gott aufzunehmen, Brief 6:  

 

J’aurai cette femme; je l’enlèverai au mari qui la profane: j’oserai la ravir au Dieu même qu’elle 

adore. Quel délice d’être tour à tour l’objet et le vainqueur de ses remords ! Loin de moi l’idée de 

détruire les préjugés qui l’assiègent ! ils ajouteront à mon bonheur et à ma gloire. Qu’elle croie à 

la vertu, mais qu’elle me la sacrifie; que ses fautes l’épouvantent sans pouvoir l’arrêter; et qu’agitée 

de mille terreurs, elle ne puisse les oublier, les vaincre que dans mes bras. Qu’alors, j’y consens, 

elle me dise:“Je t’adore”; elle seule, entre toutes les femmes, sera digne de prononcer ce mot. Je 

serai vraiment le Dieu qu’elle aura préféré.774 

 

Mme de Merteuil steht ihm nicht nach, so behauptet auch sie in Brief 63: „Me voilà comme la 

Divinité; recevant les vœux opposés des aveugles mortels, et ne changeant rien à mes décrets 

immuables. J’ai quitté pourtant ce rôle auguste, pour prendre celui d’Ange consolateur ; et j’ai été, 

suivant le précepte, visiter mes amis dans leur affliction.“775 Ihr Anspruch, eine Gottheit zu sein, 

bestätig Monika Moravetz: „In ihrer Hybris gehen sie gar so weit, sich selbst zu Gottheiten zu 

 
772 Christ, Julia: „Funny games-Lust im Zeichen der Aufklärung“, In: Hindrichs, Gunnar: Max Horkheimer/Theodor W. 
Adorno: Dialektik der Aufklärung, Berlin: Walter de Gruyter, 2017, S. 56. 
773 Zappe, Florian: Das Zwischen Schreiben: Transgression und avantgardistisches Erbe bei Kathy Acker, Dissertation: Berlin: 
Freie Universität, 2014, S. 31. 
774 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 43 und 44. 
775 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 163. 



151 
 

erheben, welche nicht nur ihr eigenes, sondern auch da Schicksal aller übrigen Menschen zu lenken 

vermögen."776 Ihre despotisch regierende Vernunft hat das Bösartige in den Vordergrund gerückt. 

  

Seit je hat die Aufklärung im umfassenden Sinn fortschreitenden Denkens das Ziel verfolgt, von 

den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren einzusetzen. Aber die vollends 

aufgeklärte Erde strahl im Zeichen triumphalen Unheils. […] Das Erwachen des Subjekts wird 

erkauft durch die Anerkennung der Macht als das Prinzip aller Beziehungen. […]  Die 

Gottesebenbildlichkeit des Menschen besteht in der Souveränität übers Dasein, im Blick des 

Herrn, im Kommando.777  

Beide Libertins finden ein Gegenüber, das sie zum Herrscher werden lässt, der ihre Macht 

anerkennt, da seinem Ratschlag gefolgt wird. Ihre Herrschaft steht somit in Abhängigkeit zu den 

Opfern, die sich unterwerfen und ist deshalb komplementär zu betrachten. Selbstbezogenheit, die 

amour propre und der Narzissmus bilden den Rahmen für bösartige Machenschaften. Sabine 

Friedrich ergänzt:  

 

Bei Laclos verbirgt sich die libertine Grausamkeit in der Inszenierung der Verführung […]. In 

Valmonts kunstvoller Inszenierung verselbständigt sich somit gleichsam das Böse und gerät zu 

einem Selbstzweck: Die libertine Lust am Bösen findet bereits in dem verführerischen Schreibakt 

selbst seine Befriedigung. […] Die pragmatische Dimension der Verführung bezieht sich nicht 

nur auf Tourvel, sondern zugleich autoreflexiv auf die narzisstische Spiegelung der eigenen 

Bosheit. Die libertine Transgression beruht damit auf der unmittelbaren Verflechtung von Maske 

und Spiegel […]. Die transgressive Dimension erwächst aus der Rückprojektion des differentiellen 

Zwischenraums zwischen dem bösen Begehren und dem Schein des Guten auf den Beobachter.778 

 

Es zeigt sich deutlich eine Gefallsucht, die Rousseau als Grundübel der Menschheit verurteilt 

hat.779In einem Brief an die Marquise betont Valmont (Brief 144): „Ce parti qu’elle a pris flatte mon  

amour-propre, j’en conviens […]."780 

Für Valmont kann - analog zu der Aussage von Norbert Otto Eke über die Marquise de Merteuil 

in Quartett - festgestellt werden, dass „sich am Beispiel Merteuils […] in der Tradition der 

Horkheimer/Adorno diagnostizierten Selbstzerstörung der Aufklärung die Geburt des autonomen 

 
776 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 117. 
777 Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a.M.: Fischer 
Verlag, 1988, S. 9 und 15. 
778 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, S. 79. 
779 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 116. 
780 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S.404. 



152 
 

Vernunft-Ich als Missgeburt zeigt.“781 Es findet eine Trennung von Körper und Geist statt. Norbert 

Otto Eke findet eine Erklärung in der Aussage der Marquise, die in Brief 81 mit „je suis mon 

ouvrage“ Auskunft gibt: „[…] je dis mes principes, et je le dis à dessein […] ils sont le fruit de mes 

profondes réflexions; je les ai créés, et je puis dire que je suis mon ouvrage.“782 Gleichzeitig sieht 

Norbert Otto Eke darin „die disziplinatorische Selbstbemächtigung des Körpers zur Grundlage 

ihrer emanzipatorischen Revolte gegen die Spielregeln der patriarchalischen Gesellschaft […].“783 

„[…] née pour venger mon sexe et maîtriser le vôtre, j’avais su me créer des moyens inconnus 

jusqu’à moi?“784 In Valmonts weiteren Entwicklung findet eine Umkehr des Täter/Opfer-Status 

statt, denn „der selbstzerstörerische Wille zur Macht, der Umschlag von Freiheit/Selbstbefreiung 

in Herrschaft“785 läutet auch seine Selbstzerstörung ein. Valmont wird Opfer seiner selbst. Das der 

gesteigerten Rationalität geopferte Ich führt zum Bösen. Die Negation ihrer Bedürfnisse absorbiert 

nahezu ihr Selbst. Auf die absolute Individualität beharrend, verkennen die beiden Libertins, dass 

ihre Selbstliebe zur amour-propre führt und ihren Untergang einläutet. „Sie wollen sich einen 

persönlichen Freiraum schaffen, der es ihnen ermöglicht, sich als autonome Wesen selbst zu 

definieren. […] Mit dem Anspruch auf individuelle Selbstverwirklichung befinden sich die 

Libertins durchaus in Einklang mit einer der wesentlichen Ideen des Zeitalters der Aufklärung.“786 

Erst mit seinem geplanten Tod (Duell mit Danceny) löst er sich von den gesellschaftlichen 

Erwartungen. „So rechtfertigt bei einem Duell der Wille, die eigene Ehre wiederherzustellen, die 

Tötung des Gegners.“787Valmonts Gier nach Reputation, die Danceny in seinem Brief an Valmont 

bestätigt: „Je suis instruit, Monsieur, de vos procédés envers moi. Je sais aussi que, non content de 

m’avoir indignement joué, vous ne craignez pas de vous en vanter, de vous en applaudir.“788 

bezahlte er mit einem Pyrrhussieg. Bis kurz vor seinem Tod bewahrt er den Schein der Maske, denn 

das Duell mit Danceny kaschiert seinen geplanten Selbstmord und unterstreicht parallel sein 

rationales Handeln. Valmonts Kalkül geht auf, denn der jüngere Danceny benötigt nur „deux coups 

d’épée dans le corps“789 um Valmonts Tod zu verursachen. Jedoch, noch sterbend, übergibt 

Valmont seine von ihm aufbewahrten Briefe an Danceny, was Bertrand in Brief 163 bestätigt: „Il 

lui [Danceny] a de plus fait remettre, devant moi, des papiers fort volumineux, que je ne connais 

 
781 Eke, Norbert Otto: Heiner Müller, Stuttgart: Reclam-Verlag, 1999, S. 212. 
782 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, 216 und 217. 
783 Eke, Norbert Otto: Heiner Müller, S. 213. 
784 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 216. 
785 Eke, Norbert Otto: Heiner Müller, S. 213. 
786 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 116 und 117. 
787 Grimm, Jürgen, überarb. von Franziska Sick: „Klassik, Philosophische und theologische Strömungen”, In: Grimm, 
Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2014, S. 163. 
788 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 441. 
789 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 442. 



153 
 

pas, mais auxquels je sais bien qu’il attachait beaucoup d’importance.“790 Dadurch verhilft Valmont 

dem Schein zur Wahrheit und ihn gleichsam zum Menschsein, der sich seiner Niederlage bewusst 

geworden ist. René Pomeau hebt hervor:  

 

Par la succession des lettres se révèle le mouvement essentiel de l’œuvre, conduisant du paraître à 

l’être. Sur le plan du roman, Les Liaisons dangereuses participent aux ambitions de la philosophie de 

Lumières. Les masques sont levés, les impostures dévoilées: procédure de dénonciation, par laquelle 

le romancier fait accéder son lecteur à la vérité.791 

 

Nunmehr ist das Gewissen, das ihn leitet. L‘instinct divin, die innere Stimme, la voix de l'âme, immortelle 

et céleste voix; guide assuré d'un être ignorant et borné, mais intelligent et libre; juge infaillible du bien et du mal, 

wie es Rousseau hervorhob und in der Konsequenz für Valmont die Freiheit bedeutet. Seine innere 

Stimme, sein Gewissen, hat zum Handeln bewegt. „Es ist die innere Stimme des Gewissens, ein 

nichtrationales Gefühl, das die Vernunft dort, wo sie in die Irre führt, korrigiert.“792 Gabriele Weiß 

ergänzt:  

 

Das Erwachen der Vernunft und der Leidenschaften sind Voraussetzungen und Basis der 

Gewissensbildung. Gleichzeitig drohen die Irrtümer in der Entwicklung der Vernunft und 

Leidenschaft die natürliche Stimme zu ersticken. Aufgrund dieser Ambivalenz von Notwendigkeit 

und Fehlbarkeit der Vernunft und der Gefühle ordnet Rousseau das Gewissen weder dem einen 

noch dem anderen alleine zu. Das Gewissen ist gedacht als zurückhaltendes Korrelat irrender 

Vernunft und depravierter Leidenschaft […].793 

 

Es wird deutlich, dass Choderlos de Laclos rousseausche Themen evoziert. Valmont hat seinen 

Irrtum erkannt und sein Gewissen dominiert nunmehr sein bislang konstruiertes Handeln. 

Valmont verlässt die von der Gesellschaft vorgegebene Ordnung, die ihm als Libertin geboten war. 

Er bemerkt seine soziale Konditionierung, die ihn zu Bösem veranlassten und er entscheidet sich 

gegen diese, denn sein Leben war danach ausgerichtet, Frauen zu verführen und diese durch 

öffentliche Bekundungen zu vernichten, was für ihn reizvoll und seiner Reputation zuträglich war. 

Die Selbstzerstörung der Marquise wird deutlich durch ihr Äußeres, Sichtbares, denn bezahlt es 

mit der Erkrankung an Pocken und dem Verlust eines Auges, was sie entstellt und nunmehr für 

alle sichtbar ist:  

 
790 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 442.  
791 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 144. 
792 Hlade, Bertold: Der Begriff des Gewissens bei Rousseau, S. 63. 
793 Weiß, Gabriele: Bildung des Gewissens, Schriftenreihe der Kommission Bildungs-und Erziehungsphilosophie der 
DGfE, S. 100. 



154 
 

Le sort de Madame de Merteuil paraît enfin rempli, ma chère et digne amie, et il est tel que ses 

plus grands ennemis sont partagés entre l’indignation qu’elle mérite, et la pitié qu’elle inspire. 

J’avais bien raison de dire que ce serait peut-être un bonheur pour elle de mourir de sa petite 

vérole. Elle en est revenue, il est vrai, mais affreusement défigurée ; et elle y a particulièrement 

perdu un œil. Vous jugez bien que je ne l’ai pas revue: mais on m’a dit qu’elle était vraiment 

hideuse.794 

 

Jean-Paul Bertaud ergänzt: „Déshonorée est publiquement vilipendée, Mme de Merteuil s'enfuit. 

A son visage, la petite vérole est comme la marque de son infamie.“795 Madame de Volanges hebt 

in Brief 175 hervor: „[…] la maladie l’avait retournée, et qu’à présent son âme était sur sa figure.“796 

Dabei zielt Laclos auf das Böse ab, das der Marquise inhärent ist und bereits in der darstellenden 

Kunst aufgenommen wurde, denn die Künstler malen nicht die Krankheit an sich, sondern das 

Böse als Kankheit, das sich in Körper und Gesicht manifestiert.797 Zwar bezeichnet Madame de 

Volange in Brief 173 die Qualität der Pocken mit „mauvais caractère“798, was aber auch auf den 

Charakter der Marquise verweist. 

Der Narziss Valmont, erhebt nunmehr die Ordnung seines Gewissens zu seinem Credo. Seine 

amour propre, die seine bösen Machenschaften auslösten, unterliegt der Stimme seines Gewissens, 

wobei das Gewissen als „intuitive Fähigkeit“799 dominiert und sein Handeln bestimmt und ihm 

Freiheit beschert. Rousseau nannte es die voix de l'âme. Kant nannte es in der Kritik der praktischen 

Vernunft „das moralische Gesetz“:  

Letztendlich fallen alle Briefe, jegliche Korrespondenz der Beteiligten, in die Hände der Tante 

Rosemonde „Peu de temps après, elle me fit remettre, par sa Femme de chambre, une cassette que 

je vous envoie, qu’elle me dit contenir des papiers à elle, et qu’elle me chargea de vous faire passer 

aussitôt après sa mort.“800, wobei ein Hinweis, in der Fußnote den Leser zusätzlich auf toutes les 

lettres der Korrespondenz hinweist: „Cette cassette contenait toutes les lettres relatives à son 

aventure avec M. de Valmont.“801 Der Autor Laclos lässt den Erzähler eingangs berichten, dass für 

das vorliegende Werk aufgefundene Briefe ursächlich waren, die nunmehr durch ihre vollständige 

Rückgabe an den Titel des Briefromans Les liaisons dangereuses ou lettres recueillies dans une société et 

 
794 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 466. 
795 Bertaud, Jean-Paul: Choderlos de Laclos: L'auteur des Liaisons dangereuses, Paris: Fayard, 2003, dort Kapitel IV, Un roman 
dangereux? Aux sources littéraires des Liaisons dangereuses. 
796 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 466. 
797 Stolberg, Michael Körper-Bilder in der Frühen Neuzeit: Kunst-, medizin- und mediengeschichtliche Perspektiven, Berlin: Walter 
de Gruyter Oldenbourg, 2021, S. 152. 
798 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 464. 
799 Hlade, Bertold: Der Begriff des Gewissens bei Rousseau, S. 64. 
800 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 446. 
801 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 446. 
801 Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, S. 446. 

https://www.degruyter.com/search?query=*&publisherFacet=De+Gruyter+Oldenbourg


155 
 

publiées pour l’instruction de quelques autres anknüpfen, sondern auch die Faktualität unterstreichen, die 

vorgegeben wurde. Der Kreis schließt sich an dieser Stelle. 

 

 

 

12.6.8. Zusammenfassung  

 

Rolf Geißler führt in einem Beitrag für Sozialgeschichte der Aufklärung in Frankreich aus: „Den Leser 

vom Anblick des Scheins zur Erkenntnis des Seins zu führen, hat Laclos selbst in den Liaisons 

dangereuses exemplarisch realisiert.“802 Festzustellen ist, dass dies ein Kriterium der Aufklärung ist, 

was Rolf Geißler dann auch bestätigt: „Der Romancier führt so den Leser an die Wahrheit heran, 

ein Verfahren, das dem der Aufklärfungsphilosophie entspricht.“803 Jürgen von Stackelberg 

ergänzt:  

 

Es liegt auf der Hand, dass der Autor die Einstellung und das Verhalten der hochadeligen 

Protagonisten geißeln wollte, auch wenn er dem Leser das Urteil […] selbst überlässt. Die bis zum 

Zynismus gehende Skrupellosigkeit, der verstandesmäßig übertünchte Hedonismus des Adels 

scheint […] nach einer Revolution zu schreien. Insofern kann Laclos’ Roman zu den Werken 

Wesgezählt werden, die die Revolution vorbereiten.804  

 

Die Figur des Vicomte de Valmont transportiert in Les liaisons dangereuses die Unsicherheiten und 

Ängste des untergehenden Adels, denn er kommt zunächst der gesellschaftlichen Erwartung eines 

Libertin nach, dann aber erkennt, dass er die Präsidentin liebt, was einem Sieg mit hohem Verlust 

gleichkommt, da die Gesellschaft dies nicht goutiert. „Valmont muss sich eingestehen, auch wenn 

er es nur ungern und halbherzig tut, dass er einen ‚Pyrrhussieg‘ errungen hat.“805  

Das Duell mit Danceny entspricht zwar den Usancen seines Standes, kommt aber einem geplanten 

Selbstmord gleich, denn sein Kalkül, im Kampf mit dem jüngeren Danceny zu unterliegen, geht 

auf, da dieser aufgrund seines Alters wahrscheinlich über mehr Kräfte verfügt. Es ist eine Flucht 

vor sich selbst, denn er hat sein Innerstes erkannt und erlangt dadurch Freiheit. Valmont hat sein 

bisheriges Leben reflektiert und in der Retrospektive erkannt, dass er nunmehr liebt, was er 

versuchte zu vermeiden. Bei Valmont entsteht ein Verstehen, ein Wissen über sich selbst, das er in 

Handlung umsetzt. Choderlos de Laclos hat mit den Liaisons dangereuses ein Negativ-Beispiel 

 
802 Geißler, Rolf: „Der Roman als Medium der Aufklärung.” In: Sozialgeschichte der Aufklärung in Frankreich, hg. Hans 
Ulrich Gumbrecht. München: Oldenbourg, 1981, S. 108. 
803 Geißler, Rolf: „Der Roman als Medium der Aufklärung.” S. 108. 
804 Stackelberg, Jürgen von: Kleine Geschichte der französischen Literatur, S. 155. 
805 Stackelberg, Jürgen von: Themen der Aufklärung, S. 140. 



156 
 

aufgezeigt, das didaktischen Charakter hat und dem Rezipienten die manipulative Macht der beiden 

Libertinen vorführt. Der Libertin Valmont verliert durch das Duell zwar sein Leben, gewinnt aber 

dadurch seine persönliche Freiheit. Dieter Wellershoff erklärt die Auswirkung des Duells mit einer 

Anerkennung der geltenden Moral bei gleichzeitigem Protest.806 

Jean-Jacques Rousseau hat mit der Natur des Menschen auch sein Gewissen verbunden, das ihm 

inhärent ist. Immanuel Kant teilte diese Ansicht, denn das „moralische Gesetz“, das Gewissen, 

setzte für ihn die Voraussetzung für Handeln. Gabriele Weiß stellt in Bildung des Gewissens heraus: 

„[…] die Entwicklung des Gewissens wesentlich an die Vernunftentwicklung geknüpft, indem die 

ordnende Vernunft das Ziel und den Grund des Strebens- die wohlgeordnete Freiheit erkennt.“807 

Es gibt ganz offensichtlich eine innere Stimme, das Gewissen, welches die Reue hervorbringt. Es 

stellt ein zeitloses Urteil aus in der kategorischen Form: Du sollst bzw. du sollst nicht! Es ist also 

die Stimme einer Pflicht, die hier ausgedrückt wird, der ein Wille gehorchen soll.808 

Der Libertin Valmont war Teil der alten Ordnung hat durch seinen freien Willen sich der neuen 

Ordnung gestellt.  

 

Die Identität des Vicomte de Valmont lässt sich schließlich nur noch im Paradox fassen: er ist 

der, der er nicht sein kann. Darin zeigt sich ein gewisser Zusammenhang mit dem 

Aufklärungsdenken und dem in ihm möglichen dialektischen Dilemma. Nachdem ein 

überpersönliches Absolutes für das Denken weitgehend irrelevant geworden ist, läßt die sich 

selbst überlassene Autonomie die Frage nach dem eigenen Selbst nicht mehr zur Ruhe kommen. 

Der Mensch versteht sich nicht mehr vornehmlich im Hinblick auf Gott, sondern im Hinblick 

auf die anderen Menschen. Damit ist, was das Man-selbst-Sein anlangt, alles unsicher geworden. 

Die Autonomie droht ständig umzuschlagen in Heteronomie: es erweist sich, daß das um Freiheit 

bemühte Denken einen Weg einschlägt, der in die Unfreiheit von Fremdgesetzlichkeit und Willkür 

mündet. Und Entsprechendes beobachten wir an dem Libertin Valmont: er ist gerade da am 

wenigsten er selbst, wo er am meisten bestrebt ist, er selbst zu sein. — Diese Problematik der 

Identität tritt, so scheint es, immer dann auf, wenn die autonome Vernunft formalistisch wird und 

anfängt, sich selbst schon für die Wahrheit zu halten. Hier freilich verkehrt sich der Sinn der 

Aufklärung in sein genaues Gegenteil.809 

 

 
806 Wellershoff, Dieter: Der verstörte Eros: Zur Literatur des Begehrens, S. 22. Dieter Welleshoff hat diese Erklärung für 
Werther getroffen, ist aber ebenso zutreffend für das Duell zwischen Valmont und Danceny. 
807 Weiß, Gabriele: Bildung des Gewissens, Schriftenreihe der Kommission Bildungs-und Erziehungsphilosophie der 
DGfE, S. 93. 
808 Klopfer, Max: Ethik-Klassiker von Platon bis John Stuart Mill: ein Lehr- und Studienbuch, Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer 
GmbH, 2008, S. 388. 
809 Knufmann, Helmut: Das Böse in den Liaisons Dangereuses des Choderlos de Laclos, S. 160. 



157 
 

Wie bereits festgestellt, hatten Horkheimer und Adorno auf die Überschreitung der Grenze 

hingewiesen, in der die Vernunft die Vernunft zerlegt, um dem Eigennutz zu folgen. Durch die 

Instrumentalisierung der Vernunft, die als Werkzeug diente, bewies sich die Vernunft zwar autark, 

führte aber zu ihrer Selbstzerstörung und dem Verlust des eigenen Selbst, dem Menschsein. Georg 

Cavallar verweist auf einen möglichen Rückschritt, den Horkheimer und Adorno erkannten:  

 

Wir hegen keinen Zweifel […], dass die Freiheit der Gesellschaft vom aufgeklärten Denken 

unabtrennbar ist. Jedoch glauben wir, genauso deutlich erkannt zu haben, dass der Begriff eben 

dieses Denkens, nicht weniger als die konkreten historischen Formen, die die Institution der 

Gesellschaft, in die es verflochten ist, schon den Keim zu jenem Rückschritt enthalten, der heute 

überall sich ereignet.810  

 

Sie heben die Gefahr hervor, die der aufgeklärte Mensch durch Missbrauch seiner Vernunft zum 

eigenen Nutzen ins Böse verkehrt und zum Machtmissbrauch instrumentalisiert, d.h. dass sich die 

Vernunft mittels der Vernunft zerlegt.  

Die Wahlfreiheit unterscheidet den Menschen vom Tier. Zusammenfassend kann festgestellt 

werden, dass der Mensch zwischen Gut und Böse unterscheiden kann, es seines freien Willens 

bedarf, von dieser Wahl verpflichtend Gebrauch zu machen., dass Vernunft den Verstand 

kontrolliert und dass der Mensch die Grenzen durch Reflexion erkennen und abstecken kann. Die 

freie Wahl beinhaltet aber auch eine Entscheidung für das Böse. Diesen Umstand hat Valmont 

erkannt, denn er missbrauchte seine Macht und Einfluss für die Durchsetzung seiner bösen 

Machenschaften. Seinen Einfluss übte er durch die Gewalt seiner ‚Sprachmasken‘ aus, die er 

manipulativ einsetzte, um sein Ziel zu erreichen. Thomas Hobbes Beschreibung im Leviathan 

Rechnung getragen wird:  

 

[…] denn in der menschlichen Natur liegen drei hauptsächliche Konfliktursachen: erstens 

Konkurrenz, zweitens Misstrauen, drittens Ruhmsucht. […] Die ersten wenden Gewalt an, um 

sich zu Herrn über andere Männer und deren Frauen, Kinder und Vieh zu machen, die zweiten, 

um dies zu verteidigen und die dritten wegen Kleinigkeiten wie ein Wort, ein Lächeln, eine 

verschiedene Meinung oder jedes andere Zeichen von Geringschätzung, das entweder direkt 

gegen sie selbst gerichtet ist […].811 

 

 
810 Cavallar, Georg: Gescheiterte Aufklärung? Ein philosophischer Essay, S. 16; Horkheimer, Max und Adorno, Theodor 
W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag, 1988, S. 3. 
811 Speth, Rudolf: „Thomas Hobbes, Leviathan”, In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der 
Antike bis zur Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006, S. 94. 



158 
 

Die Vernunft war „Voraussetzung für das Gewissen“812, das seine innere Stimme markiert. 

Gabriele Weiß nennt es ein „zurückhaltendes Korrelat irrender Vernunft“813 „Das Gewissen ist 

nichts anderes als die Anwendung des Wissens auf eine Handlung.“814 Valmont ,fühlte‘ sein 

Unrecht und korrigierte sich selbst. Valmont gelingt ein Abgleich mit seinem Selbst und seinem 

Schein, was ihn zu einer Entscheidung treibt- dem Duell mit Danceny. Helmut Knufmann 

bescheinigt Valmont, sich im Sinne der rousseauschen Kulturkritik zu bewegen:  

 

Indem also Laclos den Verführer als einen Menschen zeichnet, der, mit dem Schein 

experimentierend, stets außer sich, im Widerspruch zu seinem eigentlichen Selbst lebt, und die 

Wesenlosigkeit einer solchen Existenz durchschauen lässt, bewegt er sich am Ende doch 

unverkennbar in den Gedanken der Rousseauschen Kulturkritik.815 

 

In Bezug auf die Bosheit von Valmont stellt er fest: 

 

Sie beruht vielmehr auf einer höchsten Steigerung menschlicher Fähigkeiten und ihrer 

hemmungslos rationellen Anwendung. So betrachtet, ist der Wille zur Macht nicht erst eine 

Erfindung des Choderlos de Laclos. Er (Laclos kündet) sich im Denken der Aufklärung an. 

Aufklärung will ja immer mehr als das bloße Wissen: sie will die Probe darauf, die Anwendung 

dieses Wissens, und das ist letztlich die Macht, die sich damit ausüben läßt. Es ist dies ein Denken, 

das auch vor sich selbst nicht haltmacht, — das darauf besteht, sich im Handeln zu bestätigen. 

Indem der Wille zur Erkenntnis und der Wille zur Macht einander durchdringen und schließlich 

eins werden, wird die Selbstbestätigung zu etwas, das der aufgeklärte Mensch sich schuldig ist.816  

 

Die Marquise de Merteuil und der Vicomte de Valmont haben eine Grenze überschritten, die 

Helmut Knufmann mit einer „entfesselten Vernunft“ erklärt: „Ihre Bosheit bezeichnet innerhalb 

der geschichtlichen Dialektik der Aufklärung den kritischen Punkt, wo der Intellekt sozusagen zur 

Leidenschaft wird und die entfesselte Vernunft ins Irrationale umschlägt.“817 Beide manipulierten 

ihre Adressaten mittels Briefe, die sich als Waffen entpuppten. Ihre Macht lag in der Wahl ihres 

sprachlichen Ausdrucks. Daher handelt es sich bei den Liaisons dangereuses nicht nur um ‚gefährliche 

Liebschaften‘, sondern insbesondere um ‚gefährliche Verbindungen‘ von übersteigerter 

Rationalität, die in Verbindung mit Bosheit zum Machtmissbrauch führt.  

 
812 Hlade, Bertold: Der Begriff des Gewissens bei Rousseau, S. 63. 
813 Weiß, Gabriele: Bildung des Gewissens, Schriftenreihe der Kommission Bildungs-und Erziehungsphilosophie der 
DGfE, S. 100. 
814 Thomas von Aquin: Über sittliches Handeln Summa Theologiae I-II q. 18-21, übersetzt und kommentiert von Rolf 
Schönberger, Einleitung von Robert Spaemann, Stuttgart: Reclams Universal-Bibliothek Nr. 18162, 2021, S. 101. 
815 Knufmann, Helmut: Das Böse in den Liaisons Dangereuses des Choderlos de Laclos, S. 207. 
816 Knufmann, Helmut: Das Böse in den Liaisons Dangereuses des Choderlos de Laclos, S. 38 u. 39. 
817 Knufmann, Helmut: Das Böse in den Liaisons Dangereuses des Choderlos de Laclos, S. 195. 



159 
 

René Pomeau verweist auf die übersteigerte Rationalität, die sie zu ihrem Ideal erklären und keine 

Gefühle zulässt. Schließlich führt dies zu ihrer Niederlage: 

 

Ce qu'on retient de ses deux libertins scélérats, c'est qu'ils furent des héros, humanisés par leurs 

défaillances, non pas disqualifiés mais grandis par leur désastre final. Le mépris qu'ils portent à 

leurs victimes révolte. Leur indifférence aux souffrances qu'ils infligent, le plaisir peut-être que 

leur procurent ces souffrances font d'eux des monstres. […] Ils séduisent pour s'être approchés 

de l'idéal que nul homme ne peut atteindre: celui d'une vie pleinement consciente, brillante en 

chacun de ses moments, par l'exercice d'une sensualité toujours voulue, jamais subie.818 

 

Die Opfer der Intriganten hätten aber nicht Opfer sein müssen, denn durch Selbst- denken wären 

sie zum Subjekt aufgestiegen und die histoire wäre eine andere.  

Valmont stellte die Ordnung aus eigener Kraft, eine Bereitschaft zu handeln, wieder her. Valmont 

hat mit seinem Tod die „individuelle Freiheit“819 über sein Selbst erlangt. Der Libertin Valmont 

erweist sich als Repräsentant aufklärerischen Denkens, denn er reflektiert und handelt, dem ein 

freier Wille vorausgeht. Sein parasitär gelebtes Leben, das auf Kosten anderer lebte, wird ihm 

bewusst. Die Erkenntnis über sein Selbst, bereitet den Boden für eine freiheitliche Entscheidung, 

sich nunmehr für das Gute sich zu entscheiden, das im bislang Angst bereitete. Monika Moravetz 

kommt zu dem Schluss: „Spätestens durch die Konfrontation mit der authentischen Gefühlswelt 

der Présidente erweist sich die offiziell geltende Norm als eine Welt des Scheins, der Hypokrise, in 

der es mehr auf die Bewahrung äußerer Formen als auf die Transparenz des inneren Seins 

ankommt."820 Die vom amour -propre geleisteten Leidenschaften erweisen sich als Basis allen 

Handelns.821 Es sind trügerische Chimären, die letztlich das „wahre“ Sein erst fundieren.822  

Die Explosion seiner Leidenschaft, seine Liebe für die Présidente, ist ihm bewusst geworden. 

„Gerade dies bringt die Katastrophe hervor.“823 Laclos‘ Briefroman nimmt die Aufwertung des 

Gefühls auf und parallel zeigt er den entscheidenden Bruch mit der klassizistischen 

Dichtungslehre.824 Darüberhinaus ersetzt das Geschriebene den mündlichen Austausch. „Laclos 

wählt die im 18. Jahrhundert so beliebte Form des Briefromans, die nach Ansicht der Zeit Garant 

 
818 Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, S. 247. 
819 Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, S. 355. 
820 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus Nouvelle 
Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 129. 
821 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, S. 
120. 
822 Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert, S. 
120. 
823 Lukács, Georg: „Essay.“ In: Die Leiden des jungen Werther, hg. von Johann Wolfgang Goethe, Insel-Verlag/Suhrkamp-
Verlag, 1973, S. 201. 
824 Stenzel, Harmut: „Literatur und aufklärerisches Denken, Vernunft und Fortschritt” In: Hartwig, Susanne und 
Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007, S. 168. 



160 
 

für die Offenheit und Authentizität der Gefühlsschilderungen steht. Briefe sind Zeugnisse des 

intimen Austauschs von Personen: sie erlauben im Grunde die direkte Form des Sprechens.“825 

Das Fühlen des eigenen Selbst war ursächlich für Valmonts Handeln und nicht mehr kompatibel 

mit den gesellschaftlichen Erwartungen, denen er sich als Libertin verpflichtet sah. Ingrun 

Hillesheim verweist auf die möglichen Negativauswirkungen der Aufklärung:  

 

Kein Zweifel, die aufklärerische Vernunft verfügt über ein destruktives Potential, das sich im 

Zerstörungs- und Machtrausch der Verführergestalten Bahn bricht. Vernunft ist missbrauchbar 

[…]. Ein solches Abgleiten aufklärerischen Denkens ins Destruktive, nicht zuletzt 

Autodestruktive [ist] fasst schon eher die Regel als die Ausnahme, jedenfalls sicherlich mehr als 

ein Betriebsunfall in einem sonst reibungslos funktionierenden System.826  

 

Monika Moravetz Fazit lautet: „Das System der Libertinage erweist sich schließlich in seiner 

Stringgenz nicht lebbar und tendiert bei konsequenter Einhaltung seiner Regeln zur 

Selbstzerstörung.827 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
825 Bernsen, Michael: Die indirekte Kommunikation in Frankreich: Reflexionen über die Kunst des Impliziten in der französischen 
Literatur, S. 247. 
826 Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im französischen und 
deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, S. 378. 
827 Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, Rousseaus 
Nouvelle Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, S. 129. 



161 
 

13. Anhang 

 

13.1. Kurzfassungen der Ergebnisse 

 

Englische Philosophen -wie Thomas Hobbes und John Locke- ebneten den Weg für die 

Aufklärung auf dem Festland, wo die Aufklärer u.a. Jean-Jacques Rousseau, Voltaire und Immanuel 

Kant ihren Spuren folgten. Verbreitung fanden die Aufklärer vor allem in den dictionnaires des 18. 

Jahrhunderts. Eines der bekanntesten Werke des 18. Jahrhunderts, gefolgt von Voltaires Dictionnaire 

philosophique aus dem Jahr 1764, ist jedoch die Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et 

des métiers par une société des gens de lettres, aus dem Jahr 1751. Diderots dictionnaire vertiefte 

gegensätzliches Wissen, das durch Philosophen erläutert und erklärt wurde. Eine Gesellschaft 

formierte sich neu, wovon alle Stände erfasst wurden.  

Die Umbrüche nahmen auch die beiden Autoren Philippe-Louis Gérard und Pierre-Ambroise 

Choderlos de Laclos wahr und übertrugen ihre Wahrnehmungen in ihre Werke, wobei der Einfluss 

von Hobbes und Rousseau, aber auch von Thomas von Aquin, sichtbar wurde. Mittels der 

jeweiligen Figur Valmont zeichneten sie unterschiedliche Charaktere. Erkenntnis, Vernunft und 

freiheitliches Handeln waren Bedingungen für einen individuellen Weg, um Freiheit zu erlangen. 

Beide Valmonts beschreiten den ,vernünftigen’ Weg auf unterschiedliche Weise. 

Philippe-Louis Gérard Werk Le Comte de Valmont ou les Égarements de la raison, 1774, vermittelt den 

Anschein einer scholastisch anmutenden Kontroverse zwischen Vater und Sohn in briefform. 

Dabei drängt sich der Verdacht auf, dass in Anlehnung an die Scholastik des Thomas von Aquin, 

mit den Égarements die mittelalterliche quaestio wiederbelebt werden sollte. Eine Nähe zur quaestio ist 

jedoch gegeben, um im Glauben zu schulen und zu bestätigen. Durch die notes beeinflusst abbé 

Gérard die Aufnahme beim Rezipienten, was in der Scholastik des Thomas von Aquin bereits 

praktiziert wurde, denn Thomas von Aquin mischte sich in sein Werk mittels Kommentare ein. 

Für die Kontroverse benutzt er den noch nicht etablierten Briefroman. Der Roman entwickelt sich 

zu einem Erziehungsroman, der an der Figur des Comte de Valmont festgemacht wird. Eine 

aufgeklärte Religion ist die Folge. Der Protagonist Valmont wird mit aufklärerischem Gedankengut 

konfrontiert, das sich im Le grand œuvre verbirgt, was aber parallel durch Lesen des Werks an den 

Rezipienten herangetragen wird. Folglich trägt abbé Gérard zur Verbreitung der Aufklärung bei 

und sattelt diese auf seinen apologetischen Roman, der der Erbauung dient.  

Valmont hat sich den Erwartungen, die die Gesellschaft an einen Libertin richtet, entgegengestellt 

und sein Selbst wahrgenommen, das er durch Reflexion in der Natur erlangte. Er korrigierte sich 

selbst mit Hilfe und nach Anleitung durch seinen Vater dem Marquis. Die ,Verirrungen‘ Valmonts 

zeichneten sich nicht nur durch ein luxusorientiertes Leben, der Hinwendung zur Freundin der 



162 
 

Ehefrau ab, sondern auch durch Ignoranz und schlussendlich durch die Abkehr vom Glauben. Auf 

Empfehlung des Marquis, gelingt es Valmont, durch Reflexion in der Natur, zum Glauben und 

zurück und zu seiner Familie zu finden. Die Natur, auf die Rousseau verwies, bietet Orientierung 

und Ordnung. Valmont nahm in der Ruhe der Natur ‚eine innere Bewegung‘ des Geistes wahr, die 

ihn zu Glauben führte. Insofern ist festzustellen, dass inhaltlich mit dem Namen Val-mont eine 

Bewegung vom dunklen Tal hin zum Licht des Berges prognostiziert wird. Im Namen Valmont 

verbirgt sich somit eine Prolepse. Da Gott nicht beweisbar ist, ist er einem inneren Gefühl gefolgt. 

Durch die Figur Valmont konnte ein Publikum gewonnen werden, das sich im Wandel befindet. 

Inhaltlich wurde nicht nur Valmont erzogen, sondern der Rezipient angeleitet, sich für Neues zu 

öffnen. Die hohe Auflagenzahl seines Werks, die sich auf fast achtzig Jahre addiert, verdeutlicht 

das große Interesse, das auf eine sich im Wandel befindlichen Leserschaft trifft. Mit seinem 

Briefroman ebnete Philippe-Louis Gérard den Weg für Neues, das ins nächste Jahrhundert 

verweist. 

Pierre-Ambroise Choderlos de Laclos‘ Valmont hat in Les liaisons dangereuses, 1782, durch Erkennen 

seines Selbst, seiner Bedürfnisse, eine Ordnung hergestellt, die sich gegen die gesellschaftlichen 

Erwartungen eines Libertins richteten, ihm aber Freiheit und Menschsein bescherten. Der Libertin 

Valmont hat sich gegen die Erwartungen an einen Libertin gewandt. Das war sein Versagen. Es 

war ein Wille nötig, aus dem Valmont letztlich eine Handlung ableitete, dem ein Erkennen 

vorausging. Auch seinem Namen ist eine Entwicklung -eine Prolepse-eingeschrieben.  

Seine amour propre, die seine bösen Machenschaften auslösten, unterliegt der Stimme seines 

Gewissens, wobei das Gewissen als intuitive Fähigkeit dominiert und sein Handeln bestimmt und 

ihm Freiheit beschert. Rousseau nannte es die voix de l'âme. L‘instinct divin, die Stimme der Seele, la 

voix de l'âme, immortelle et céleste voix; guide assuré d'un être ignorant et borné, mais intelligent et libre; juge 

infaillible du bien et du mal, wie es Rousseau hervorhob und in der Konsequenz für Valmont die 

Freiheit bedeutet. Seine innere Stimme, hat ihn geleitet und ihn zum Handeln bewegt. Valmont 

reflektiert sein bisheriges Handeln, sodass seine Herausforderung zum Duell als Abkehr von der 

gesellschaftlichen Determinierung eines Libertins zu verstehen ist. Valmont zweifelte an der 

Sinnhaftigkeit der gesellschaftlichen Vorgaben. Es folgt eine innere Reaktion, die das Geschehene 

nicht wieder gutmachen und ungeschehen machen kann. Die innere Reaktion zeigt sich in Form 

des Gewissens, einer inneren Anklage. Er folgte einem moralischen Gesetz, wie es Kant nannte. 

Valmont protestiert gegen die ihm auferlegte Erwartung der Gesellschaft, die er als Libertin zu 

erfüllen hat und die er bislang auch goutierte. Ihm wurde nunmehr bewusst, dass er durch die 

Negation des Selbst unfrei war. Nun aber erkennt er seine Bedürfnisse und reagiert mit einem 

Duell. Durch seinen Tod wird die Ordnung wieder hergestellt. Er hat seine Entfremdung, die er 

durch seine Liebe zur Présidente gewann, wahrgenommen. Valmont sieht einen Ausweg im Duell. 



163 
 

Es ist die korrigierende voix de l`âme. Valmont ist einer ‚inneren Stimme‘ gefolgt, die dem Menschen 

inhärent ist und die ihn zum freiheitlichen Handeln befähigte.  

Abbé Gérards Valmont als auch Laclos‘ Valmont waren beide ‚Kinder der lumières‘, was sich auch 

in ihren Briefromanen niederschlägt. Durch den freien Willen wurde das Glaubenwollen, das über 

rationale Überlegungen hinausgeht, erst möglich - ungeachtet des Beweisbaren. Ebenso nimmt der 

freie Wille den Einzelnen für sein Handeln in eine reale Verantwortung, wobei kritisches Denken 

zugrunde lag. Beide Valmonts zeichnen sich durch Reflexion aus, wodurch unterschiedliche Wege 

beschritten werden. Die Briefromane von abbé Gerard und Laclos gehören parallellaufenden 

Strömungen an, die die Zeit markierten. Die Reflexion führte die jeweiligen Protagonisten Valmont 

zu individuellen Lösungen. 

 

 

 

13.2. Summary 

 

English philosophers - such as Thomas Hobbes and John Locke - paved the way for the 

Enlightenment in the rest of Europe, where the Enlightenment philosophers Jean-Jacques 

Rousseau, Voltaire and Immanuel Kant, among others, followed in their footsteps. The 

Enlightenment was particularly popularised in the dictionnaires of the 18th century. However, one 

of the best-known works of the 18th century, followed by Voltaire's Dictionnaire philosophique from 

1764, is the Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par une société des gens de 

lettres, from 1751. Diderot's dictionnaire deepened contradictory knowledge, which was explained 

and expounded by philosophers. A new society was being formed, affecting all social classes.  

The two authors Philippe-Louis Gérard and Pierre-Ambroise Choderlos de Laclos were also aware 

of the upheavals and transferred their perceptions into their works, whereby the influence of 

Hobbes and Rousseau, but also of Thomas Aquinas, became apparent. Using the respective figure 

of Valmont, they drew different characters. Knowledge, reason and liberal behaviour were 

conditions for an individual path to freedom. The two Valmonts take the ‘reasonable’ path in 

different ways. 

Philippe-Louis Gérard's work Le Comte de Valmont ou les Égarements de la raison, 1774, gives the 

impression of a scholastic-like controversy between father and son in epistolary form. The 

suspicion arises that the Égarements were intended to revive the medieval quaestio in the style of the 

scholasticism of Thomas Aquinas. However, there is a proximity to the quaestio in order to train 

and confirm faith. Through the notes, abbé Gérard influences the recipient's reception, which was 

already practised in the scholasticism of Thomas Aquinas, because Thomas Aquinas intervened in 



164 
 

his work by means of commentaries. For the controversy, he uses the not yet established epistolary 

novel. The novel develops into a novel of education, which is centred on the figure of the Comte 

de Valmont. The result is an enlightened religion. The protagonist Valmont is confronted with 

Enlightenment ideas, which are concealed in Le grand œuvre, but which are also conveyed to the 

recipient by reading the work. Consequently, abbé Gérard contributes to the spread of the 

Enlightenment and saddles it onto his apologetic novel, which serves to edify. 

Valmont confronted society's expectations of a libertine and realised his self, which he gained 

through reflection in nature. He corrected himself with the help and guidance of his father, the 

Marquis. Valmont's ‘aberrations’ were characterised not only by a life of luxury and his devotion 

to his wife's girlfriend, but also by ignorance and ultimately by his renunciation of faith. On the 

recommendation of the Marquis, Valmont manages to find his way back to faith and to his family 

through reflection in nature. Nature, to which Rousseau referred, offers orientation and order. 

Valmont perceived ‘an inner movement’ of the spirit in the tranquillity of nature, which led him to 

faith. In this respect, it can be said that the name Val-mont predicts a movement from the dark 

valley to the light of the mountain. The name Valmont thus conceals a prolepsis. Since God cannot 

be proven, he followed an inner feeling. Through the character of Valmont, it was possible to win 

over an audience that is in a state of flux. In terms of content, not only was Valmont educated, but 

the recipient was instructed to open up to new things. The large number of editions of his work, 

which totalled almost eighty years, illustrates the great interest shown by a changing readership. 

With his epistolary novel, Phillipe-Louis Gérard paved the way for something new that points to 

the next century. 

In Les liaisons dangereuses, 1782, Pierre-Ambroise Choderlos de Laclos' Valmont created an order by 

recognising himself, his needs, which went against the social expectations of a libertine, but gave 

him freedom and humanity. The libertine Valmont turned against the expectations of a libertine. 

That was his failure. A will was necessary, from which Valmont ultimately derived an action that 

was preceded by a realisation. A development - a prolepsis - is also inscribed in his name. 

His amour propre, which triggered his evil machinations, is subject to the voice of his conscience, 

whereby conscience dominates as an intuitive faculty and determines his actions, giving him 

freedom. Rousseau called it the voix de l'âme. L'instinct divin, the voice of the soul, la voix de l'âme, 

immortelle et céleste voix; guide assuré d'un être ignorant et borné, mais intelligent et libre; juge infaillible du bien et 

du mal, as Rousseau emphasised and, as a consequence, meant freedom for Valmont. His inner 

voice guided him and moved him to act. Valmont reflects on his previous actions, so that his 

challenge to the duel can be understood as a renunciation of the social determination of a libertine. 

Valmont doubted the meaningfulness of social requirements. This is followed by an inner reaction 

that cannot make amends or undo what has happened. The inner reaction manifests itself in the 



165 
 

form of conscience, an inner accusation. He followed a moral law, as Kant called it. Valmont is 

protesting against the expectations imposed on him by society, which he has to fulfil as a libertine 

and which he had previously accepted. He now realised that he was unfree due to the negation of 

the self. 

But now he recognises his needs and responds with a duel. His death restores order. He has realised 

his alienation, which he gained through his love for the Présidente. Valmont sees a way out in the 

duel. It is the corrective voix de l`âme. Valmont followed an ‘inner voice’ that is inherent in man and 

that enabled him to act freely.  

Abbé Gérard's Valmont and Laclos' Valmont were both “children of the lumières”, which is also 

reflected in their epistolary novels. Free will made the will to believe, which goes beyond rational 

considerations, possible in the first place - regardless of what can be proven. Likewise, free will 

makes the individual truly responsible for his or her actions, based on critical thinking. 

Both Valmonts are characterised by reflection, which takes them in different directions. The 

epistolary novels of abbé Gerard and Laclos belong to parallel currents that characterised the time. 

Reflection led the respective Valmont protagonists to individual solutions. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



166 
 

 

13.3. Literaturverzeichnis 

 

Altman, Janet Gurkin: Epistolarity: Approaches to a Form, Ohio/USA: Copyright Ohio State 

University Press, 1982. 

Aristoteles: Poetik, hrsg. Manfred Fuhrmann, Stuttgart: Reclams Universal Bibliothek Nr 7828, 

2014. 

Augustinus: Bekenntnisse des heiligen Augustinus, Übersetzung von Otto F. Lachmann, Hamburg: 

Tredition GmbH, 2012. 

Avertissement du clergé de France, Paris: Guillaume Desprez, 1770. 

Barthes, Roland: Sur Racine, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1976. 

Baudrand, Barthélemy: L’âme affermie dans la foi, et prémunie contre la séduction de l’erreur, Lyon: 

Imprimerie Leroy,1804. 

Bayle, Pierre: Réponse aux questions d’un provincial, Tome trois, Rotterdam: Reinier Leers, 1706. 

Bentham, Jeremy: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, New York: Dover 

Publications, Inc. Courier Corporation, 2012. 

Bruyère, Jean de la: Les Caractères de Théophraste, traduits du grec, avec les caractères ou les mœurs de ce siècle, 

Paris: Flammarion,1880. 

Calas, Frédéric: Le roman épistolaire, Paris: Armand Colin, 2005. 

Coleridge, Samuel Taylor: Biographia Literaria, London: Clarendon Press, 1907. 

Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts 

et des métiers par une société des gens de lettres, Tome treizième, Neufchastel: Samuel Faulche & Compagnie, 

1765. 

Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts 

et des métiers par une société des gens de lettres, Tome neuvième, Neufchastel: Samuel Faulche & Compagnie, 

1765. 

Diderot, Denis und D’Alembert, Jean-Baptiste: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts 

et des métiers par une société des gens de lettres. Tome quatorzième, Neufchastel: Samuel Fauche & 

Compagnie, 1765. 

Diderot, Denis: „Eloge de Richardson.“ In: Œuvres complètes ( Hg. J. Assézat), Paris (1875), Reprint 

1966. 

Ehlich, Konrad: Sprache und sprachliches Handeln, Band 1, Pragmatik und Sprachtheorie, Berlin: Walter de 

Gruyter, 2007. 

Eke, Norbert Otto: Heiner Müller, Stuttgart: Reclam-Verlag, 1999. 

Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 9. Auflage, Frankfurt a. Main: Suhrkamp,1999. 

https://de.pons.com/%C3%BCbersetzung/franz%C3%B6sisch-deutsch/%C3%A2me


167 
 

Elias, Norbert: Mozart, Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1991.  

Festinger, Leon: A Theory of Cognitive Dissonance, (Erstausgabe bei Row, Peterson and Company, 

1957), Neuauflage, 1962: Stanford, USA: Stanford University Press, 1962. 

Foucault, Michel: Les mots et les choses, Paris: Gallimard, 1966. 

Geißler, Rolf: „Der Roman als Medium der Aufklärung.” In: Sozialgeschichte der Aufklärung in 

Frankreich, hg. Hans Ulrich Gumbrecht. München: Oldenbourg, 1981. 

Genette, Gérard: Seuils, Paris: Editions du Seuil,1987.  

Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, Paris: Moutard, 

1774. 

Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome premier, Paris: Masson 

et fils, libraires, quatorzième édition, 1821. 

Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome deuxième, Paris: 

Moutard, 1774. 

Gérard, Philippe-Louis: Le Comte de Valmont ou les égarements de la raison, Tome troisième, Paris: 

Moutard, 1774. 

Gérard, Philippe-Louis: Mélanges intéressants, précédés des mémoires de ma vie, Paris: Blaise Libraire, 1810. 

Gérard, Philippe-Louis: La Théorie du bonheur ou l’art de se rendre heureux, mis à la portée de tous les hommes, 

par l’auteur du Comte de Valmont, Paris: Bossange, Masson et Besson, 1801. 

Goethe, Johann Wolfgang von: Die Leiden des jungen Werther, Insel-Verlag/Suhrkamp-Verlag, 1973. 

Goethe, Johann Wolfgang von: Die Wahlverwandtschaften, Stuttgart: Reclam, 2015. 

Goldzink, Jean: A la recherche du libertinage, Paris: Editions L'Harmattan, 2005. 

Grewe, Andrea: Einführung in die italienische Literaturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2009. 

Hardt, Manfred: Geschichte der italienischen Literatur, Düsseldorf: Artemis und Winkler Verlag, 1996. 

Harjung, J. Dominik: Lexikon der Sprachkunst: die rhetorischen Stilformen, mit über 1000 Beispielen, 

München: Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 2000. 

Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, 

Frankfurt a.M.: Fischer Verlag, 1988. 

Hobbes, Thomas: Leviathan or the Matter, Forme and Power of a Commonwealth Ecclesiastical and Civill, 

Floating Press, 2009.  

Hobbes, Thomas: Elementa philosophica de cive, Elzevier-Ausgabe: Amsterdam, 1657.   

Hume, David: A Treatise of Human Nature, Oxford: Clarendon Press, 2007. 

Kant, Immanuel: „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“, In: Kants Werke, Band 8, Berlin: 

1968. 

Kant, Immanuel: Sämtliche Werke Band 5, Hrsg. Karl Vorländer, Leipzig: F. Meiner, 1920. 



168 
 

Kant, Immanuel: Was ist Aufklärung? Aufsätze zur Geschichte und Philosophie, Hrsg: Jürgen Zehbe, 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1994. 

Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, Erstdruck: Riga (Harknoch) 1788, Berlin: 

Sammlung Hofenberg, 2016. 

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Hrsg. Karl Vorländer, Leipzig: F. Meiner Verlag, 1913. 

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Erstdruck: Berlin (Lagarde und Friedrich) 1790, Berlin: 

Sammlung Hofenberg, 2016. 

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Leipzig: Inselverlag, 1920. 

Kant, Immanuel: Metaphysik der Sitten, Kant's Werke. Die Religion innerhalb der Grenzen der 

bloßen Vernunft, Teil 1, Band 6, Berlin: Georg Reimer, 1907. 

Kierkegaard, Søren: Der Begriff Angst, Stuttgart: Reclam, Universalbibliothek, Band 8792, 1992. 

Kierkegaard, Søren: Entweder-Oder, Dresden: Verlag Ludwig Ungelenk, 1909. 

Köhler, Erich: Vorlesungen zur Geschichte der französischen Literatur / Aufklärung II, Hrsg Henning 

Krauß und Dietmar Rieger, Freiburg: Universitätsbibliothek, 2006. 

Kuhn, Roman: Wahre Geschichten, frei erfunden, Berlin/Boston: Walter de Gruyter GmbH, 2018. 

Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: Les liaisons dangereuses, Paris: Gallimard, 2016.  

Lafayette, Marie-Madeleine de: La Princesse de Clèves, hg. von Jean Mesnard, Dossier von Jérôme 

Lecompte. Paris: Flammarion, 1980.  

Laroch, Philippe: Petits maîtres et roues évolution de la notion de libertinage dans le roman français du 18e siecle, 

Québec: Les presses de l’université Laval, 1979. 

Lehner, Ulrich L.: Die katholische Aufklärung Weltgeschichte einer Reformbewegung, Paderborn: 

Brill/Schöningh Verlag, 2017. 

Lehner, Ulrich L.: The catholic enlightenment, The forgotten history of a global movement, NewYork: Oxford 

University Press, 2016. 

Leonhard, Joachim-Felix u.a.: Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und 

Kommunikationsformen. 1. Teilband, Berlin-New York: Walter de Gruyter, 1999. 

Locke, John: Two Treatises of Government, London: Baldwin, 1824. 

Luhmann, Niklas: Liebe als Passion Zur Codierung von Intimität, Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1982, 13. 

Auflage 2015. 

Lyons, John D.: Before imagination. Embodied Thought from Montaigne to Rousseau, Stanford: University 

Press, 2005. 

May, Georges: Le dilemme du roman au XVIIIe siècle, New Haven/USA: Yale University Press, 1. 

Januar 1963. 

Michel, Christian: Charles -Nicolas Cochin et le livre illustré au XVIIIᵉ siècle, Genève/Schweiz: Librairie 

Droz; Paris: Librairie Champion, 1987. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Kritik_der_Urteilskraft
https://www.booklooker.de/B%C3%BCcher/Angebote/titel=Vorlesungen+zur+Geschichte+der+franz%C3%B6sischen+Literatur+%2F+Aufkl%C3%A4rung+II


169 
 

Milton, John: Paradise Lost, Hrsg Alastair Fowler, London: Longman; 2nd Edition (23 Oct. 1998). 

Molière: Le Tartuffe ou l’imposteur, hrsg, Hartmut Köhler, Stuttgart: Verlag Philipp Reclam Nr. 8353, 

2012. 

Pomeau, René: Laclos ou le paradoxe, Paris: Hachette, 1993. 

Quérard, J.-M.: La France littéraire ou Dictionnaire bibliographique des savants , Tome troisième, Paris: 

Firmin Didot frères, libraires, 1829. 

Racine, Jean: Phädra, Stuttgart: Reclam Verlag, Universal-Bibliothek Nr., 2015. 

Ratzinger, Joseph: Einführung in das Christentum, München: Kösel-Verlag, 1968; Augsburg: 

Verlagsgruppe Weltbild GmbH, 2005. 

Rosa, Hartmut: Resonanz, Berlin: Suhrkamp Verlag, 2022.  

Rousseau, Jean-Jacques: Lettre à Monseigneur de Beaumont, Nicolas Bonhôte, (Hrsg), 

Lausanne/Schweiz: Editions L'Age d'Homme, 1994. 

Rousseau, Jean-Jacques: Émile ou de l’éducation, T. 1-3, Paris: National Librairie de la Bibliothèque, 

1906. 

Rousseau, Jean-Jacques: Émile ou de l’éducation, Paris: Éditions rue des écoles, 1999. 

Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Gallimard, 1969. 

Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 2, Paris: Éditions du Seuil, 1971. 

Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 3, hg. Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, Paris, 

Gallimard, 1959. 

Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Band 1, Hrsg. Bernard Gagnebin, Marcel Raymond, Paris, 

Gallimard, 1959. 

Rousseau, Jean-Jacques: Du contrat social ou des principes du droit politique, Manchester: University Press, 

1947. 

Rousseau, Jean-Jacques: Julie ou la Nouvelle Héloïse, Paris: Garnier-Flammarion, 1967. 

Rousseau, Jean-Jacques: Discours sur l’origine de l’inégalité parmi les hommes, Norderstedt: BOD, 2022. 

Sartre, Jean-Paul: L'Être et le Néant, Paris: Gallimard, 1948.  

Scudéry, Madeleine: Clélie, Histoire romaine, Premier partie, Paris: Louis Billaine, 1666. 

Segond, Louis: La Sainte Bible, Bibel Übersetzung 1910. 

Stackelberg, Jürgen von: Kleine Geschichte der französischen Literatur, München: C.H. Beck’sche 

Verlagsbuchhandlung, 1990. 

Stackelberg, Jürgen von: Themen der Aufklärung, München: Wilhelm Fink Verlag, 1979. 

Thomas von Aquin: Über sittliches Handeln Summa Theologiae I-II q. 18-21, übersetzt und kommentiert 

von Rolf Schönberger, Einleitung von Robert Spaemann, Stuttgart: Reclams Universal-Bibliothek 

Nr. 18162, 2021. 

Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, Paris: Garnier Frères, Libraires-Éditeurs, 1879. 

https://www.google.de/search?sca_esv=576780426&hl=de&q=inauthor:%22Bernard+Gagnebin%22&tbm=bks
https://www.google.de/search?sca_esv=576780426&hl=de&q=inauthor:%22Marcel+Raymond%22&tbm=bks


170 
 

Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, Tome Douzième- seconde Partie, Paris: Th. Desoer, Libraire, 1817. 

Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, avec des notes et une notice historique sur la vie de Voltaire, Tome 

huitième. Paris: Furne, Libraire-Éditeur, 1836. 

Voltaire: Œuvres de Voltaire avec Préfaces, Avertissements, Notes, etc, Tome LXIV, Correspondence Tome 

XIV par M. Beuchot, Paris: Lefèvre, 1833. 

Voltaire: Dictionnaire philosophique portatif, London: 1764. 

Voltaire: Œuvres complètes de Voltaire, Correspondance Générale, Tome neuvième , seconde partie, Paris: Th 

Desoer, Libraire, 1817. 

Watzlawick, Paul u. a.: Menschliche Kommunikation Formen, Störungen, Paradoxien, Bern: Verlag Hans 

Huber, 2000. 

 

 

 

Aertsen, Jan A.: „Die Rede von Gott: die Fragen, ‚ob er ist‘ und ‚was er ist‘. Wissenschaftslehre 

und Transzendentalienlehre“ In: Speer, Andreas: Thomas von Aquin: Die Summa Theologiae: 

Werkinterpretationen, Berlin, New York: Walter de Gruyter, 2012. 

Albrecht, Jörn; Plack, Iris: Europäische Übersetzungsgeschichte, Tübingen: Narr Francke Attempto 

Verlag, 2018. 

Anfray, Clélia: Hugo Préface de Cromwell, Paris: Flammarion, 2020. 

Baczko, Bronislaw: Rousseau: Einsamkeit und Gemeinschaft, Wien: Europa Verlag, 1970. 

Barner, Wilfried, Braungart, Georg u.a. (Hrsg): Studien zur deutschen Literatur Band 144, Heilige Poesie, 

Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1997. 

Baudelaire, Charles: „Notes sur les liaisons dangereuses“, In:. Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos 

de: De l’éducation des femmes, Paris: Librairie Léon Vanier, 1903. 

Baumgold, Deborah: Three Text Edition of Thomas Hobbes`s Political Theory The Elements of Law, De Cive 

and Leviathan, Cambridge University Press, St. Yves, UK: Clays, 2017. 

Bernsen, Michael: Die indirekte Kommunikation in Frankreich: Reflexionen über die Kunst des Impliziten in 

der französischen Literatur, Berlin: Walter de Gruyter, 2021. 

Bertaud, Jean-Paul: Choderlos de Laclos: L'auteur des Liaisons dangereuses, Paris: Fayard, 2003, dort 

Kapitel IV, Un roman dangereux? Aux sources littéraires des Liaisons dangereuses. 

Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-Louis 

Gérard“, In: Études françaises, 49(1), Montréal/Kanasda: Les presses de l’Université de Montréal, 

2013. 

Brungs, Alexander: „Die passions animae” In: Speer, Andreas: Thomas von Aquin: Die Summa 

Theologiae: Werkinterpretationen, Berlin, New York: Walter de Gruyter, 2012. 



171 
 

Buckley, Veronica: Madame Maintenon, Die geheime Frau Ludwig XIV., Berlin: Insel Verlag, 2012.  

Burdorf, Dieter u.a.: Metzler Lexikon Literatur, 3. Auflage, Stuttgart: J.B. Metzler’sche 

Verlagsbuchhandlung und Carl Ernst Poeschel Verlag GmbH, 2007. 

Brodeur, Pierre-Olivier: „Les égarements de l’imagination, ou le roman raisonné de Philippe-

Louis Gérard“, In: Études françaises, 49(1), Montréal/Kanada: Les presses de l’Université de 

Montréal, 2013.  

Broese, Konstantin u.a.: Vernunft der Aufklärung-Aufklärung der Vernunft, Berlin: Akademie Verlag, 

2006. 

Brucker, Nicolas: Une réception chrétienne des Lumières Le Comte de Valmont de l’Abbé Gérard, Paris: 

Honoré champion éditeur, 2006. 

Brucker, Nicolas: „Un roman social catholique au siècle des Lumières : Le Comte de Valmont de 

l’abbé Gérard”, In: Tremblay, Isabelle: Les Lumières catholiques et le roman français, Liverpool 

University Press, 2019, Oxford University Studies in the Enlightenment, 2020. 

Brucker, Nicolas: Lumières et Religion La transcendance dans le roman: Prévost, Rousseau, Rétif, Paris: 

Honoré Champion éditeur, 2022. 

Butor, Michel: „Sur les liaisons dangereuses“, In: Répertoire II, Paris: Les Editions de Minuit, 1964. 

Champion, Edouard: „Introduction“, In:. Laclos, Pierre-Ambroise Choderlos de: De l’éducation des 

femmes, Paris: Librairie Léon Vanier, 1903. 

Christ, Julia: „Funny games-Lust im Zeichen der Aufklärung“, In: Hindrichs, Gunnar: Max 

Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, Berlin: Walter de Gruyter, 2017. 

Conrady, Karl Otto: Goethe-Leben und Werk, zweiter Band, Summe des Lebens, Frankfurt: Fischer 

Taschenbuch Verlag, 1988. 

Detjen, Joachim: „Thomas von Aquin.“ In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien 

Von der Antike bis zur Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006. 

Dieckow, Katrin: Gespräche zwischen Gott und Mensch, Studien zur Sprache bei Kierkegaard, Göttingen: 

Vandenhoek und Ruprecht, 2009. 

Domenech, Jacques: „Kampf des Katholizismus gegen die Aufklärung“, In: Glaser, Horst Albert, 

Vajda, György M.: Die Wende von der Aufklärung zur Romantik 1760-1820, Amsterdam/Philadelphia 

(USA): Benjamins Publishing Company: 2000. 

Domenech, Jacques: „Anti-Enlightenment“, In: Delon, Michel (Hrsg): Encyclopedia of the 

Enlightenment Volume I, London: Routledge, 2013. 

Domenech, Jacques: L'Ethique Des Lumieres: Les Fondements de la Morale Dans La Philosophie Francaise 

Du Xviii Siècle, Paris: Bibliotheque D'histoire De La Philosophie, 1989. 

Eilers, Dorte Lena: „Keine Veränderungen ohne Guillotine“, In: Tageszeitung Neues Deutschland, 

Artikel vom 11.2.2022. 

https://www.amazon.de/-/en/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Gy%C3%B6rgy+M+Vajda&text=Gy%C3%B6rgy+M+Vajda&sort=relevancerank&search-alias=books-de


172 
 

Ersch, Johann Samuel und Gruber, J. G. (Hrsg): Encyclopädie der Wissenschaften und Künste in 

alphabetischer Folge von genannten Schriftstellern bearbeitet, Leipzig: Brockhaus, 1855. 

Fabre, Jean und Launay, Michel: Œuvres complètes [de] Rousseau: Œuvres philosophiques et politiques: de 

l'Émile aux derniers écrits politiques, 1762-1772, Paris: Éditions du Seuil, 1971. 

Fischer, Norbert: Kants Grundlegung einer kritischen Metaphysik, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2010. 

Frankfurter, Harry Gordon: Sich selbst ernst nehmen, Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 2016. 

Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen, Zur narrativen Modellierung der Transgression bei Laclos, Sade 

und Flaubert, Tübingen: Gunter Narr Verlag, 1998. 

Fournier, Michel: Généalogie du roman: émergence d'une formation culturelle au XVIIe siècle en France, 

Québec, Presses de l’Université Laval, 2006. 

Geier, Manfred: Aufklärung Das europäische Projekt, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch 

Verlag, 2017. 

Göres, Jörn: „Nachwort“, In: Goethe, Johann Wolfgang: Die Leiden des jungen Werther, Insel-

Verlag/Suhrkamp-Verlag, 1973. 

Grabman, Martin: Einführung in die Summa theologiae des Heiligen Thomas von Aquin, Freiburg im 

Breisgau: Herder & Co GmbH. Verlagsbuchhandlung, 1928. 

Grimm, Jürgen, überarb. von Franziska Sick: „Klassik, Literatur und Kunst im Zeitalter der 

absoluten Monarchie”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, 

Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2014. 

Grimm, Jürgen, überarb. von Franziska Sick: „Klassik, Philosophische und theologische 

Strömungen”, In: Grimm, Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, Stuttgart: Verlag 

J.B. Metzler, 2014. 

Gumbrecht, Hans Ulrich (Ed.) et al.: Sozialgeschichte der Aufklärung in Frankreich, Teil 2, Medien, 

Wirkungen, Berlin: Walter de Gruyter Oldenbourg, 2018, Reprint 2017. 

Hartwig, Susanne: „Avantgarden, Intellektuelle, Experiment (1890-1968)“ In: Hartwig, Susanne 

und Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag 

J.B. Metzler, 2007. 

Hazard, Paul: La crise de la conscience européenne 1680-1715, Paris: Boivin et Cie, 1935. 

Hegner, Maria: Die frühen Übersetzungen aus dem Englischen ins Französische Am Beispiel der 

Nordamerikaliteratur (1572-1700), Beihefte zur Zeitschrift für romanische Philologie, Band 383, 

Berlin: Walter Gruyter, 2013. 

Höfer, Josef und Rahner, Karl (Hrsg): Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg: Herder Verlag, 

1961. 



173 
 

Klinkert, Thomas: „Zur Medialität der Liebe bei Jean-Jacques Rousseau“, In: Nitsch, Wolfram und 

Teuber, Bernhard: Vom Flugblatt zum Feuilleton Mediengebrauch und ästhetische Anthropologie in historischer 

Perspektive, Tübingen: Gunter Narr Verlag, 2002. 

Klopfer, Max: Ethik-Klassiker von Platon bis John Stuart Mill: ein Lehr- und Studienbuch, Stuttgart: Verlag 

W. Kohlhammer GmbH, 2008. 

Knaller, Susanne: „Der italienische Briefroman im Kontext von Subjektivitäts- und 

Mimesispoetiken des 18. und 19. Jahrhunderts.” In: Poetik des Briefromans, hr. von Gideon Stiening, 

Robert Vellusig. Berlin: Walter de Gruyter, 2012. 

Knufmann, Helmut: Das Böse in den Liaisons Dangereuses des Choderlos de Laclos. Band 5, Reihe 

Freiburger Schriften zur romanischen Philologie, München: Fink, 1965. 

Koesters, Paul-Heinz: Deutschland deine Denker, Hamburg: Gruner und Jahr, 1984. 

Krüger-Fürhoff, Irmela Marei: „Ab/Schreiben. Handschrift zwischen Liebesdienst und 

Dienstbarkeit in Goethes Wahlverwandtschaften, Eliots Middlemarch und Kellers Die mißbrauchten 

Liebesbriefe“, In: Müller-Tamm, Jutta, Schubert, Caroline u.a. (Herausgeber): Schreiben als Ereignis: 

Künste und Kulturen der Schrift, Paderborn: Brill/FinkVerlag, 2018. 

Kuhn, Roman: Wahre Geschichten, frei erfunden, Berlin/Bosten: Walter de Gruyter GmbH, 2018. 

Lehmann, Hans-Thies, Primavesi, Patrick (Hrsg): Heiner Müller Handbuch, Leben-Werk- Wirkung, 

Stuttgart: J.B.Metzlersche Verlagsbuchhandlung u. Carl Ernst Poeschel Verlag, 2003. 

Lotterie, Florence: Littérature et sensibilité, Paris: Édition Ellipses, 1998.  

Lukács, Georg: „Essay.“ In: Die Leiden des jungen Werther, hg. von Johann Wolfgang Goethe. Insel-

Verlag/Suhrkamp-Verlag, 1973. 

Mackenthun, Gerald: Politisches Denken: Athen und Rom, Berlin: VTA-Verlag, 2020. 

Mackenthun, Gerald: Was ist Aufklärung?: Rückbesinnung und Neuformulierung, Berlin: VTA-Verlag, 

2023. 

Malcolm, Noel: Aspects of Hobbes, Oxford: Clarendon Press, 2002. 

Mann, Heinrich: Geist und Tat, Franzosen von 1780 bis 1930, Essays, Hrsg, Peter-Paul Schneider, 

Frankfurt/Main: Fischer Taschenbuch Verlag GmbH, 1997.  

Mason, James Frederick, Harvitt, Hélène: „Racine et les Liaisons dangereuses“, In: The French 

Review, Band 23, USA: American Association of Teachers of French, 1949. 

Meier, Hans Heinrich: „Biografische Notiz, Nachwort.“ In: Das verlorene Paradies, John Milton. 

Stuttgart: Reclam-Verlag, 2008. 

Mikhail, Thomas: Kant als Pädagoge Einführung mit zentralen Texten, Paderborn: Brill/Schöningh, 2017. 

Mortier, Roland: Le cœur et la raison: recueil d'études sur le dix-huitième siècle. Paris: Voltaire Foundation, 

1990. 

https://www.schoeningh.de/display/title/52823


174 
 

Müller-Tamm, Jutta, Schubert, Caroline u.a. (Herausgeber): Schreiben als Ereignis: Künste und Kulturen 

der Schrift, Paderborn: Brill/FinkVerlag, 2018.  

Myers, Benjamin: Milton’s Theology of Freedom, Berlin: Walter de Gruyter GmbH& Co.KG, 2006. 

Natterer, Paul: Systematischer Kommentar zur Kritik der reinen Vernunft, Berlin: Walter de Gruyter, 2002. 

Nitsch, Wolfram und Teuber, Bernhard: Vom Flugblatt zum Feuilleton Mediengebrauch und ästhetische 

Anthropologie in historischer Perspektive, Tübingen: Gunter Narr Verlag, 2002. 

Pabst, Esther Suzanne: Die Erfindung der weiblichen Tugend. Kulturelle Sinngebung und Selbstreflexion im 

französischen Briefroman des 18. Jahrhunderts, Wallstein Verlag, Göttingen, 2007. 

Pabst, Esther Suzanne: „Interpretationsbeispiel: Der Entwurf einer idealen Gesellschaft in 

Rousseaus Julie ou la nouvelle Héloïse (1761)“, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: 

Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007. 

Pabst, Esther Suzanne: „Ein neues Bild vom Menschen“, In: Hartwig, Susanne/Stenzel, Hartmut: 

Einführung in die französische Literatur- und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007. 

Pabst, Esther Suzanne: „Vernunft und Öffentlichkeit, Revolution (1715-1804)“, In: Hartwig, 

Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: 

Verlag J.B. Metzler, 2007. 

Pabst, Esther Suzanne: „Vernunft und Fortschritt“, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: 

Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007 

Pesch, Volker: „Immanuel Kant“. In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von 

der Antike bis zur Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006. 

Pesch, Volker: „John Stuart Mill” In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von 

der Antike bis zur Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006. 

Petrowski, Andrejs. Weltverschlinger, Manipulatoren und Schwärmer: Problematische Individualität in der 

Literatur des späten 18. Jahrhunderts, Heidelberg: Universitätsverlag Winter GmbH, 2002. 

Picht, Georg: Wahrheit, Vernunft, Verantwortung, Stuttgart: Klett, Cotta, 1969. Plack, Iris: Indirekte 

Übersetzungen: Frankreich als Vermittler deutscher Literatur in Italien, Tübingen: Narr Francke Attempo; 

1. Edition, 2015. 

Pütz, Peter: Die deutsche Aufklärung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1991. 

Ramond, Catherine: La voix racinienne dans les romans du dix-huitième siècle, Paris: Honoré Champion, 

2014. 

Rieger, Reinhold: Contradictio, Theorien und Bewertungen des Widerspruchs in der Theologie des Mittelalters, 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2006. 

Rigault, Hippolyte: Œuvres complètes de H. Rigault: Précédées d’une notice biographique et littéraire par M. 

Saint-Marc Girardin, Tome quatrième, Paris: Libairie de L. Hachette et Cie, 1859. 

https://www.weltbild.de/suche/Paul%20Natterer


175 
 

Röd, Wolfgang: Geschichte der Philosophie, Hrsg, Wolfgang Röd, Band VIII, Die Philosophie der Neuzeit 2, 

von Newton bis Rousseau, München: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 1984. 

Sala, Giovanni B.: Kant und die Frage nach Gott: Gottesbeweise und Gottesbeweiskritik in den Schriften Kants, 

Berlin: Walter de Gruyter, 1990. 

Schlüter, Gisela: „Von der Aufklärung bis zur Französischen Revolution“, In: Grimm, 

Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2014. 

Speth, Rudolf: „John Locke“, In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der 

Antike bis zur Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006. Speth, Rudolf: „Thomas Hobbes, 

Leviathan“, In: Massing, Peter und Breit, Gotthard: Demokratie-Theorien Von der Antike bis zur 

Gegenwart, Kevelaer: Druckerei Bercker, 2006Stadelbacher, Stephanie: Die körperliche Konstruktion 

des Sozialen: Zum Verhältnis von Körper, Wissen und Interaktion Bielefeld: transcript Verlag, 2016.  

Stenzel, Hartmut: „Renaissance: Literatur und Kultur im Zeichen der Antike” In: Hartwig, 

Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, 

Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007. 

Stenzel, Harmut: „Literatur und aufklärerisches Denken, Vernunft und Fortschritt”, In: Hartwig, 

Susanne und Stenzel, Hartmut: Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, 

Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007. 

Stenzel, Hartmut: „Die absolute Monarchie“, In: Hartwig, Susanne und Stenzel, Hartmut: 

Einführung in die französische Literatur -und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007. 

Stenzel, Hartmut: „Hochmittelalter“, In: Hartwig, Susanne/Stenzel, Hartmut: Einführung in die 

französische Literatur- und Kulturwissenschaft, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2007. 

Stolberg, Michael Körper-Bilder in der Frühen Neuzeit: Kunst-, medizin- und mediengeschichtliche 

Perspektiven, Berlin: Walter de Gruyter Oldenbourg, 2021. 

Schu, Sabine: Deformierte Weiblichkeit bei Friedrich Dürrenmatt: eine Untersuchung des dramatischen Werkes, 

St. Ingbert: Röhrig Universitätsverlag GmbH, 2007. 

Schubert, Klaus; Klein, Martina: Das Politiklexikon, Bonn: Verlag J.H.W. Dietz Nachf. GmbH, 

2018.  

Trousson, Raymond: Romans libertins du XVIIIe siècle, Paris: Laffont (Bouquins), 1993. 

Ueberweg, Friedrich: Grundriss der Geschichte der Philosophie der Neuzeit: Von dem Aufblühen der 

Altertumsstudien bis auf die Gegenwart, Dritter Teil, Paderborn: Salzwasser Verlag, 2021. 

Vailland, Roger: Laclos par lui-même, Paris: Éditions du Seuil,1958. 

Versaille, André, u.a.: Dictionnaire de la pensée de Voltaire par lui-même, Brüssel und Paris: Editions 

Complexe, 1994. 

https://www.degruyter.com/search?query=*&publisherFacet=De+Gruyter+Oldenbourg


176 
 

Wagner, Falk: „Theo-Logik. Ein Beitrag zur theologischen Interpretation von Hegels 

‚Wissenschaft der Logik‘ In: Jaeschke, Walter, Hrsg: Religionsphilosophie und spekulative Theologie Der 

Streit um die Göttlichen Dinge, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1994. 

Weiß, Gabriele: Bildung des Gewissens, Schriftenreihe der Kommission Bildungs-und 

Erziehungsphilosophie der DGfE, Wiesbaden:VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2004. 

Wellershoff, Dieter: Der verstörte Eros: Zur Literatur des Begehrens, Köln: Kiepenheuer und Witsch, 

2001. 

Wippel, John F.:„Die Notwendigkeit der Gnade”, In: Speer, Andreas: Thomas von Aquin: Die Summa 

theologiae, Werkinterpretationen, Berlin: De Gruyter Studienbuch, 2005. 

Wokart, Norbert: „Differenzierungen im Begriff ‘Grenze’. Zur Vielfalt eines scheinbar einfachen 

Begriffs”, In: Faber, Richard und Naumann, Barbara (Hrsg): Literatur der Grenze-Theorie der Grenze, 

Würzburg: Königshausen und Neumann,1995. 

Zimmermann, Margarete: „Zwischen Kaltem Krieg und Wirtschaftswunder” In: Grimm, 

Jürgen/Hartwig, Susanne: Französische Literaturgeschichte, Stuttgart: Verlag J.B. Metzler, 2014. 

Zweig, Stefan: Montaigne, Hrsg Knut Beck, Frankfurt/Main: 2011. 

 

 

 

Dissertationen: 

Brodeur, Pierre-Olivier: Le roman édifiant aux XVII. et XVIII. siècles, Paris: Université Sorbonne 

Nouvelle, Montréal/Kanada: Université de Montréal, 2013. 

Denis, Nicola: Tartuffe in Deutschland Molières Komödie in Übersetzungen in der Wisssenschaft und auf der 

Bühne vom 17. bis zum 20. Jahrhundert, Münster: LIT-Verlag, 2001. 

Hillesheim, Ingrun: Polyphonien der Vernunft -Zur Konstruktion und Dekonstruktion von Aufklärung im 

französischen und deutschen Briefroman des 18. Jahrhunderts, Hamburg: Verlag Dr. Kovac, 2013. 

Moravetz, Monika: Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts: Richardsons Clarissa, 

Rousseaus Nouvelle Héloïse, und Laclos’ Liaisons dangereuses, Tübingen: Günter Narr Verlag, 1990. 

Quester, Young-Mi: Frivoler Import Die Rezeption freizügiger französischer Romane in Deutschland (1730-

1800), Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 2006. 

Woyciechowski, Sarah: Haftungsgrenzen im französichen Deliktsrecht, Tübingen: Mohr Siebeck, 2017. 

Zaiser, Rainer: Die Epiphanie in der französischen Literatur: zur Entmystifizierung eines religiösen 

Erlebnismusters, Tübingen: Gunter Narr Verlag, 1995, Habilitationsschrift, Universität Tübingen 

1995. 

Zappe, Florian: Das Zwischen Schreiben: Transgression und avantgardistisches Erbe bei Kathy Acker, Berlin: 

Freie Universität, 2014. 



177 
 

Festschriften 

Bernsen, Michael: „Der Strategiestreit in den Liaisons dangereuses, von der Ermattungs-zur 

Niederwerfungstrategie“, In: Das fremde Wort, Festschrift, K. Maurer, Amsterdam, 1988. 

 

 

 

Diplomarbeiten 

Hlade, Bertold: Der Begriff des Gewissens bei Rousseau, Graz/Österreich: Karl-Franzens-Universität, 

2014. 

 

 

 

Essay 

Cavallar, Georg: Gescheiterte Aufklärung?: Ein philosophischer Essay, Stuttgart: W. Kohlhammer GmbH, 

2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



178 
 

13.4. Eidesstattliche Versicherung  

 

Ich versichere an Eides statt durch meine eigene Unterschrift, dass ich die vorliegende Dissertation 

selbstständig und ohne fremde Hilfe angefertigt und alle Inhalte (Text, Bild, Ton, Video und Daten 

anderer Art), die identisch oder annähernd identisch aus bestehenden Quellen übernommen 

wurden, als solche kenntlich gemacht und dass ich mich auch keiner anderen als der angegebenen 

Quellen und Hilfsmittel bedient habe. 

Sofern im Zuge der Erstellung der vorliegenden Dissertationsschrift generative Künstliche 

Intelligenz (gKI) basierte elektronische Hilfsmittel verwendet wurden, versichere ich, dass meine 

eigene Leistung im Vordergrund stand und dass eine vollständige Dokumentation aller 

verwendeten Hilfsmittel gemäß der Guten wissenschaftlichen Praxis vorliegt. Ich trage die 

Verantwortung für eventuell durch die gKI generierte fehlerhafte oder verzerrte Inhalte, fehlerhafte 

Referenzen, Verstöße gegen das Datenschutz- und Urheberrecht oder Plagiate. 

Ich versichere, diese Arbeit nicht bereits in einem anderen Promotionsverfahren eingereicht zu 

haben. Ich versichere die inhaltliche und formale Gleichheit der eingereichten Print- und 

Digitalexemplare. 

 

Hamburg, 21.05.2025       

Ort, Datum                                                                                Unterschrift 

 

 

 

 

 

 

 


